
 1 

La grazia nelle stagioni del ministero 

Diocesi di Faenza 
  
  

Per non perdere la grazia degli inizi 
 
 
La grazia degli inizi 

Esiste una grazia degli inizi, alla quale è bene sempre ritornare, anche se non è così semplice. 
L’inizio ci precede, l’origine – della vita, della fede, della vocazione, del ministero – è un segreto 
custodito nel cuore di Dio. Proprio per questo “tornare agli inizi” è necessario e benefico, è 
ritornare e ritrovare quella sorgente inesauribile della vita, della fede, della vocazione. Già il 
fatto di mettere in relazione vita – fede – vocazione – ministero, allude al fatto che l’inizio non 
mai un evento puntuale e concluso, piuttosto un movimento che accade e ri-accade nella 
nostra vita. Non basta nascere, occorre ri-nascere, e l’evento della nascita biologica, l’inizio 
della vita, non è che una promessa che chiede di essere ripresa in una rinascita nello Spirito, 
dall’alto (Gv 3). 
 
Potremmo provare a mettere a fuoco due aspetti della “grazia degli inizio”: la vocazione e 
l’entrata nel ministero (che è poi il prender forma della vocazione iniziale). 
 
La scena originaria 

Prendiamo lo spunto dal primo capitolo del Vangelo di Marco: 
 

16Passando lungo il mare di Galilea, vide Simone e Andrea, fratello di Simone, mentre gettavano 
le reti in mare; erano infatti pescatori. 17Gesù disse loro: "Venite dietro a me, vi farò diventare 
pescatori di uomini". 18E subito lasciarono le reti e lo seguirono. 19Andando un poco oltre, vide 
Giacomo, figlio di Zebedeo, e Giovanni suo fratello, mentre anch'essi nella barca riparavano le 
reti. 20E subito li chiamò. Ed essi lasciarono il loro padre Zebedeo nella barca con i garzoni e 
andarono dietro a lui. 
21Giunsero a Cafàrnao e subito Gesù, entrato di sabato nella sinagoga, insegnava. 22Ed erano 
stupiti del suo insegnamento: egli infatti insegnava loro come uno che ha autorità, e non come 
gli scribi. 23Ed ecco, nella loro sinagoga vi era un uomo posseduto da uno spirito impuro e 
cominciò a gridare, 24dicendo: "Che vuoi da noi, Gesù Nazareno? Sei venuto a rovinarci? Io so 
chi tu sei: il santo di Dio!". 25E Gesù gli ordinò severamente: "Taci! Esci da lui!". 26E lo spirito 
impuro, straziandolo e gridando forte, uscì da lui. 27Tutti furono presi da timore, tanto che si 
chiedevano a vicenda: "Che è mai questo? Un insegnamento nuovo, dato con autorità. 
Comanda persino agli spiriti impuri e gli obbediscono!". 28La sua fama si diffuse subito 
dovunque, in tutta la regione della Galilea. (Mc 1,16-28) 
 
Passando: la fede e gli incontri casuali della vita.  

C’è un tratto che potremmo chiamare “casuale” (il caso o la grazia?) della chiamata: il Maestro 
è passato proprio da quel lato del lago e non un altro, in quel giorno preciso e non un altro, e si 
rivolge a quegli uomini che incontra, proprio a loro e non ad altri. Perché? Nelle circostanze 
della vita accade qualcosa che sembra casuale, che diventa principio di tutto: «“Dio passa”, la 
gloria “passa”, e ancora “si passa”» (Levinas). È la memoria di un incontro, il ricordo esatto di 
un avvenimento accaduto che lascia intravvedere tutta la profondità che si cela negli incontri 
della vita. Spesso nella catechesi e nella riflessione sulla fede, mettiamo l’enfasi sulla 



 2 

decisione (la fede è una “opzione fondamentale” si diceva negli anni 70, una decisione della 
libertà). Certo, è vero, ma questa decisione è resa possibile, anzi propriamente suscitata, da 
un incontro che è del tutto indisponibile e imprevedibile. C’è qualcosa che ci precede e che 
non è possibile pensare di controllare e prevedere. Neppure le qualità e i talenti dei chiamati 
giustificano il fatto che il Signore si sia rivolto proprio a loro. I criteri per cui il Maestro chiama 
non sono riconducibili a meriti, qualità, predisposizioni. In tutte le chiamate nella Scrittura 
questo è un dato evidente: il Signore chiama a sé quelli che “egli volle” (Mc 3) e perché li vuole 
lui, e tanto basta. Al più la scelta del Signore si rivolge inaspettatamente proprio a uomini e 
donne improbabili, come ha chiamato il popolo di Israele non perché fosse il popolo migliore, 
anzi era il più piccolo e insignificante. In realtà questo dato è decisivo perché custodisce 
appunto la “grazia” degli inizi: l’inizio è una grazia, un dono, un atto d’amore che ci precede, 
senza premesse né condizioni. Dovremmo tenere sempre presente questa gratuità e 
incondizionatezza della scelta: “non so perché il Signore ha scelto proprio me, perché ha voluto 
coinvolgere in questa storia proprio me che sono un peccatore, per nulla migliore degli altri 
uomini; anzi, potrei dire che se non mi avesse chiamato mi sarei perduto”.  
 
Venite dietro a me (dimensione cristologica) 

Un secondo tratto della grazia degli inizi è la centralità della figura di Gesù. L’inizio della fede è 
dato da una attrazione irresistibile. Qualcosa che ha a che fare con l’umanità di Gesù, il suo 
modo particolare di parlare e di agire, il suo passo e il suo sguardo. Inizia una postura che sarà 
fondamentale: “stare dietro”. E quando Pietro vorrà mettersi avanti e indicare a Gesù dove 
andare o non andare, verrà ferocemente redarguito: resta dietro a me, Satana! Andare dietro, 
seguire, mettere le proprie orme sulle sue, seguire le sue tracce, ecco il tratto cristologico della 
fede del discepolo. La sequela non è l’adesione ad un sistema di valori, ad una dottrina di 
verità, ma la riposta alla testimonianza di vita che traspare dalla vita di Gesù, dal suo “stile”, 
dalla sua “santità ospitale” (Theobald). Per questo chiede una relazione interpersonale, prima 
ancora di una adesione intellettuale: non si tratta di credere in determinate verità, dogmi, 
sistemi di valori; si tratta di riconoscere l’imperativo iscritto in quell’incontro. Riconoscere che 
quel Maestro è capace di accendere il desiderio del nostro cuore, perché intimo a noi stessi, 
come dice Agostino: tu eri in me e io ti cercavo fuori di me.  
 
Pescatori di uomini (continuità e discontinuità) dimensione antropologica 

Anche il luogo dell’incontro ha un significato simbolico. “Lungo il mare di Galilea”: è il mare di 
Tiberiade o di Genesaret, a volte detto semplicemente il mare; qui Gesù incontra dei pescatori 
e li “assume” trasformando il loro lavoro. Si è molto discusso sul senso di questa immagine: 
pescatori. Quale è il mare? Che senso ha “pescare” gli uomini? Salvarli dalle acque? 
Attraversare il mare uscendone vivi? E’ difficile dirlo. Mentre nell’A.T. il lavoro dei profeti era 
efficacemente associato a quello del pastore (che raduna, nutre e pasce), qui abbiamo un altro 
mestiere, il pescatore. Di fatto essi metteranno la propria barca a disposizione del Maestro 
perché la sua Parola giunga a tutti e forse vuol dire semplicemente questo: egli trasforma ciò 
che sono, rendendo la loro “professionalità” a servizio del regno. Restano pescatori, ma nel 
loro pescare accade qualcosa d’altro, Dio stesso si annuncia. Il Maestro trasforma i suoi 
discepoli assumendo tutto ciò che essi sono. Nulla va perduto della propria personalità ma 
tutto va trasformato e in qualche modo lasciato: lasciare la casa, il lavoro, i fratelli, la famiglia, 
per ritrovare tutto questo “cento volte tanto”, in un modo nuovo. 
 
 
 



 3 

Subito lo seguirono 

Colpisce la perentorietà della risposta, che è conseguente alla gratuità della chiamata. Come 
in Abramo l’atto di fede consiste in un “eccomi”. Chiamata e risposta sono corrispettive, ma è 
la chiamata che suscita risposta, e nella risposta – eccomi – si rivela il carattere trasformativo 
della chiamata. «La chiamata di Gesù è una chiamata che viene dall’Altro in modo 
sorprendente affinché il soggetto assuma responsabilmente il proprio essere. La 

responsabilità, come la decisione, appare quindi senza padronanza rispetto alla 

chiamata. (…) Non a caso la decisione nel testo biblico si esprime attraverso l’imperativo 
“Eccomi!” (hinnèni, nella lingua ebraica) che sigla la sua natura di risposta, di adesione 
all’appello, di assunzione della responsabilità di fronte all’Altro. Gesù stesso, come scrive 
Kierkegaard, “non attende che qualcuno vada a lui; egli viene da sé, senza essere chiamato, 
perché è lui colui che chiama”. (…) È la chiamata del desiderio dell’Altro che mette in moto il 
desiderio del soggetto come risposta all’incontro con quella chiamata. Si tratta di un 
decentramento del proprio Io, di una separazione dalla condizione meramente auto-
conservativa della vita, alla vita toccata dalla grazia, alla vita capace di generare frutto. È solo 
ex-sistendo, scrive a proposito Jullien, che “il soggetto può passare dal regime della psiché, 
dell’attaccamento al proprio essere vitale nel mondo, alla zoé, la vita “sovrabbondante” in 
quanto realmente eccedente la misura di questo mondo”» (Recalcati, La legge del desiderio, 
pp. 124-126). 
 
Chiamati insieme. La dimensione ecclesiale della chiamata 

Nella scena evangelica troviamo più personaggi che vengono chiamati: Simone e Andrea, poi 
Giacomo e Giovanni. Il Vangelo di Giovanni nel capitolo 1 racconta la chiamata come una 
catena di incontri che si succedono uno via l’altro. Se la chiamata e la risposta sono personali 
– nessuno può rispondere al posto di un altro, nessuno è chiamato da solo. Nella sua 
costruzione Marco, in seguito, riporta questa “associazione”, all’inizio, in questo dittico che 
mette insieme annuncio del Regno e chiamata dei discepoli come di un gruppo che viene a 
costituirsi. Le due cose stanno insieme: Gesù va a predicare e costituisce un gruppo di 
discepoli collaboratori diretti della sua missione. La missione è portatrice di collaborazione, 
perché questo è lo stile di Dio: egli non fa da solo, agisce attraendo e irradiando, coinvolgendo 
e assumendo l’opera dell’uomo nella propria. Là dove avanza la grande Via, nascono dei circoli 
di persone, si comunica e si diffonde un’attrazione, si stabiliscono nuovi legami di vita che 
strappano i vecchi legami e li riplasmano. Là dove appare un maestro, compaiono anche dei 
discepoli al plurale, come gruppo. Fin dall’inizio la chiamata ha una costitutiva dimensione 
ecclesiale. Si viene chiamata dalla chiesa e nella chiesa: sia perché l’incontro con Gesù passa 
attraverso l’incontro con discepoli e credenti che ne sono testimoni (in questo il racconto 
giovanneo è particolarmente preciso) sia perché la chiamata ci inserisce in una trama di 
relazioni senza la quale non prende forma il discepolato. È il passaggio da una chiamata 
personale a una risposta ecclesiale, dall’ “io” dell’Eccomi, al “noi” che riconosce di essere 
inserito in una rete più grande del singolo.  «Se dovessimo mettere a fuoco la questione cruciale 
per noi ora, potremmo esprimerla così: da una vocazione percepita come “mia”, ad una 
chiamata vissuta come “nostra”. È la posta in gioco; l’itinerario che ci viene richiesto è di questa 
natura. A ben vedere si tratta dell’affacciarsi di una “logica antica” iscritta stabilmente nel 
cammino storico del popolo di Dio: un’avventura che parte in “solitaria” nei passi di libertà di 
una persona che viene imprevedibilmente visitata da Dio e diventa gradualmente cammino di 
molti, addirittura di un popolo intero» (F. Brovelli, in Presbiterio è comunione, p 110-111). 
 
 



 4 

 
Entrare nella missione taumaturgica del Maestro (Gesù i discepoli e le folle) 

La chiamata dei discepoli è subito seguita dal racconto del ministero taumaturgico di Gesù che 
si immerge nelle folle per mostrare con segni di bene l’avvento del regno. Il legame tra la 
chiamata e la missione (la stessa di Gesù) è evidente anche in un’altra scena dl vangelo di 
Marco, al capitolo 3, in un quadro sintetico della scena originaria del regno: 
 
7Gesù, intanto, con i suoi discepoli si ritirò presso il mare e lo seguì molta folla dalla Galilea. 
Dalla Giudea 8e da Gerusalemme, dall’Idumea e da oltre il Giordano e dalle parti di Tiro e 
Sidone, una grande folla, sentendo quanto faceva, andò da lui. 9Allora egli disse ai suoi 
discepoli di tenergli pronta una barca, a causa della folla, perché non lo schiacciassero. 10Infatti 
aveva guarito molti, cosicché quanti avevano qualche male si gettavano su di lui per toccarlo. 
11Gli spiriti impuri, quando lo vedevano, cadevano ai suoi piedi e gridavano: «Tu sei il Figlio di 
Dio!». 12Ma egli imponeva loro severamente di non svelare chi egli fosse. 
13Salì poi sul monte, chiamò a sé quelli che voleva ed essi andarono da lui. 14Ne costituì Dodici 
– che chiamò apostoli –, perché stessero con lui e per mandarli a predicare 15con il potere di 
scacciare i demòni. 16Costituì dunque i Dodici: Simone, al quale impose il nome di Pietro, 17poi 
Giacomo, figlio di Zebedeo, e Giovanni fratello di Giacomo, ai quali diede il nome di 
Boanèrghes, cioè «figli del tuono»; 18e Andrea, Filippo, Bartolomeo, Matteo, Tommaso, 
Giacomo, figlio di Alfeo, Taddeo, Simone il Cananeo 19e Giuda Iscariota, il quale poi lo tradì. 
 
Qui Marco descrive anche una sorta di “postura” delle relazioni che Gesù intesse tra sé, la 

folla e i discepoli. Da una parte egli non si sottrae alla pressione delle folle che lo cercano e 
si stringono a lui per cercare un contatto con la forza che sembra fuoriuscire dalla sua umanità;  
dall’altra non si lascia schiacciare, prendere (anche questo è un tema dell’intero capitolo) e 
per questo ha bisogno di porre una certa distanza tra sé e le folle. A questo servono i discepoli, 
che gli sono prossimi, proprio per agevolare la sua azione. Ad essi chiede di mettere a 

disposizione una piccola barca (il diminutivo utilizzato esprime tutta la fragilità di questo che 
sarà un simbolo straordinario della configurazione dei discepoli attorno al maestro). Occorre, 
infatti, una giusta distanza: né troppo lontani – perché Gesù non si sottrae mai ai bisogni delle 
folle – né troppo vicini – per non essere sequestrato da nessuno. È certo che Gesù non si è 
lasciato prendere dall’entusiasmo popolare. «Una grandezza di Gesù nella sua vita pubblica è 
che non ha seguito i suoi successi” (Marcel Légaut). Questo dice molto anche della “postura” 
dei discepoli: anche loro non possono né separarsi dalla folla – ad essa Gesù costantemente 
li riporta, come poi in 6,34-44) – né separarsi da Gesù, senza il quale non possono fare nulla. 
Gesù stesso, mentre parla alla gente, istruisce i discepoli e non agisce mai a favore delle folle, 
senza coinvolgere in qualche modo i suoi.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 5 

L’inizio del ministero 

Proviamo ora a rileggere alcune delle dimensioni dell’inizio della vocazione, in quel momento 
particolare che è stato l’inizio del ministero. Un momento particolare nel quale si invera – 
diventa vero, più vero, vero in modo nuovo – l’inizio di una vocazione alla sequela. Non è l’unico 
momento in cui si “inizia”, meglio si viene iniziati: certo con la grazia sacramentale 
dell’ordinazione uno è già pienamente presbitero, ma insieme lo diventa nell’esercizio, nella 
storia concreta che plasma la sua umanità conformandola – certo, è anche possibile che 
invece nella storia si “deformi”…. – alla chiamata, alla grazia dell’inizio. 
 
 
Mandati dove non avremmo mai immaginato 

Un primo tratto che mi piace sottolineare è che – in genere – nessuno sceglie la propria 
destinazione. Dico “in genere” perché può esserci la tentazione di “predeterminare” il proprio 
percorso presbiteriale: non è raro e non è un bene! Ma in genere soprattutto all’inizio, la 
disposizione di chi comincia la propria vita da prete è quella di una disponibilità incondizionata. 
Non sappiamo prima dove saremo destinati, e spesso la destinazione sorprende le proprie 
aspettative. È un poco come per Abramo che è chiamato a partire per una terra che non 
conosce: così chi inizia il ministero è mandato dove non conosce, in una comunità che per lui 
è una terra nuova inesplorata. Proprio così prende forma una decisione, un “si”, un “eccomi” 
che ha il proprio fondamento su di un atto di fede e di affidamento. Non si decide se non perché 
qualcuno chiama e invia: “una decisione senza padronanza rispetto alla chiamata”. Parliamo 
della “prima” destinazione, ma non dovrebbe essere così per ogni destinazione? È vero che – 
giustamente – più si cresce nell’esperienza della pratica del ministero, più prendono forma 
competenze, attitudini, che entrano in gioco nelle future destinazioni. Accade allora che le 
ulteriori destinazioni siano anche l’esito di un dialogo tra le esigenze della chiesa e le attitudini 
del singolo. Ma non dovrebbe sempre rimanere questo tratto dell’inizio, ovvero il coraggio di 
partire per un luogo che non conosciamo, semplicemente fidandoci della chiamata che viene 
dall’Altro? 
 
La sproporzione insuperabile 

Un secondo tratto dell’inizio del ministero è la percezione di una sproporzione insuperabile. Lo 
esprime bene Salomone nella sua preghiera: «Ebbene io sono un ragazzo; non so come 

regolarmi. Il tuo servo è in mezzo al tuo popolo che ti sei scelto, popolo così numeroso che non 

si può calcolare né contare. Concedi al tuo servo un cuore docile perché sappia rendere 

giustizia al tuo popolo e sappia distinguere il bene dal male, perché chi potrebbe governare 

questo tuo popolo così numeroso?» (1 Re, 3, 7-9). Ogni responsabilità che la chiesa e la vita ci 
affida è sempre superiore alle nostre forze e capacità: crederlo sarebbe presunzione 
pericolosa, averne paura sarebbe una forma di codardia, di cuore debole. Di che sproporzione 
si tratta? Anzitutto chi inizia non ha le competenze che servirebbero: anche la migliore delle 
preparazioni – e ho seri dubbi che il percorso formativo attuale sia in grado di essere all’altezza 
delle necessità odierne – non basterebbe a colmare la sproporzione. Più profondamente credo 
che si sperimenti una piccolezza della propria fede: chi siamo noi per essere chiamati ad 
accompagnare il cammino di fede di altri – perché di questo si tratta – quando la nostra stessa 
fede è poca cosa, fragile e claudicante? Serve una buona dose di umiltà per iniziare, serve fare 
i conti con la propria “poca fede”, come Matteo spesso parla della fede dei discepoli della loro 
ολιγοπιστια. 
 



 6 

La sproporzione ha poi a che vedere con le forze che abbiamo, sia personali che come chiesa. 
Di per sé è strutturale come Gesù avverte quando invia i discepoli: “la messe è molta e gli operai 
sono pochi” (Mt 9,37). Ma sempre esiste la tentazione di azzerare la sproporzione, di confidare 
in mezzi potenti, risorse infinite. Sempre Gesù in quelle ammonizioni avverte di un altro 
contrasto: vi mando come “agnelli in mezzo a lupi”. Il rischio è di assumere uno stile mondano 
nell’esercizio del ministero.  
Infine, la sproporzione è tra le intenzioni che animano chi inizia il ministero e le attese che 
spesso premono su di lui. Si parte con le migliori intenzioni di annunciare il Vangelo, di 
prendersi cura della fede, di costruire legami di comunità, ma poi ci si accorge che la gente 
chiede altro: un servizio sociale, la coltivazione di una religiosità che a volte non ha molto a che 
fare con il Vangelo, una aggregazione sociologica ecc. Se restiamo fermi sulle nostre intenzioni 
rischiamo di deludere, se inseguiamo le attese richiamo di tradire il mandato. Reggere questa 
sproporzione può essere frustrante.  
 
 
Entrare nella storia di una comunità 

Da ultimo vorrei sottolineare la dimensione ecclesiale dell’inizio del ministero. Siamo mandati 
da una Chiesa che ci precede, e inviati ad una Chiesa che ha una storia prima di noi e magari 
diversa dalla nostra. Non si inizia da zero, non siamo i primi e non saremo gli ultimi. Si tratta di 
entrare in una storia, di fare i conti con una tradizione – ma anche con delle semplici 
consuetudini – che a volte diventa semplicemente una inerzia: “si è sempre fatto così”. È molto 
difficile l’equilibrio tra il rispetto della storia di una comunità e il discernimento di passi nuovi 
che proprio l’arrivo di un nuovo prete potrebbe propiziare. Si corre il rischio di un eccessivo 
adattamento, di procedere per inerzia e ripetizione, o al contrario di pensare che tutto comincia 
con noi, tutto debba cambiare. 
Ma soprattutto occorre fare i conti con le debolezze e gli scandali che sono presenti anche e 
proprio dentro la Chiesa. Ricordo un giovane prete che esprimeva la sua delusione così: “sono 
partito pensando di annunciare il Vangelo, e mi trovo a dover dirimere le beghe di sacristia; che 
gli uomini nel mondo siano chiusi in piccoli interessi personali di potere lo capisco, ma che 
questo accada anche nella parrocchia, mi scandalizza un poco”. Per non parlare della 
relazione tra preti: siamo ordinati per far parte di un presbiterio, ma l’esperienza concreta dalla 
fraternità presbiterale non è certo esente da ferite, e ferite che a volte fanno molto male. 
Sembra che oltre una certa enfasi sul presbiterio e sulla sinodalità, la percezione di molti preti 
sia quella di un certo isolamento che ferisce profondamente. 
Entrare in una storia di comunità chiede una umile pazienza, la capacità di sopportare pesi che 
vengono da lontano, ma facendolo con leggerezza, trasformando i pesi in un “giogo” comune, 
da portare insieme, tra di noi e con il Signore, mite e umile di cuore. La fraternità può allora 
diventare un luogo di trasformazione, di creatività, cogliendo dove lo Spirito ci sta portando. 
Assumere una storia e viverne la trasfigurazione, come il Signore che nel mistero 
dell’incarnazione ha preso su di sé la nostra condizione umana per farne una storia di salvezza. 
Ma non è un’opera da fare da soli: è proprio stando dentro la storia di una comunità, dentro il 
“popolo santo di Dio” come lo chiamava Francesco, che possiamo scoprire le nuove cìvie che 
il Signore prepara per noi. 
 
 
 
 
 



 7 

Domande per continuare 

Ecco allora alcune semplici domande per raccogliere la “grazia degli inizi”: 
 
La fede di un prete 
Moioli richiamava spesso che il prete è anzitutto un uomo, un credente, chiamato al ministero. 
Uomo e credente: In che modo la fede ha plasmato la mia umanità?  
Quali punti critici di conversione sono emersi (rigidità, fatiche e resistenze, momenti di crisi) 
che hanno messo alla prova la mia umanità? Quali attitudini sono cresciute (ascolto, 
sensibilità nelle relazioni, affetti, intuizioni….)? 
 
Crescere nel ministero 
Conservo ancora la gioia di essere prete? In che modo è diversa dalla gioia dell’inizio? Nei 
passaggi di ministero che cosa è cambiato nel mio modo di essere prete? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


