
1 

 

PROGETTO DIOCESANO DI 

CATECHESI (0-18 anni) 

Avvio dell’anno di sperimentazione 
 

1-  INTRODUZIONE 
 

- Perché questo progetto? 
 
Questo progetto rappresenta uno dei frutti del (ma anche uno dei compiti assegnatici dal) 
contesto sinodale nel quale come Chiesa diocesana siamo impegnati da alcuni anni, prima 
grazie al Sinodo dei giovani e ora grazie al Sinodo della Chiesa universale. Ci viene chiesto di 
riscoprire una dimensione fondamentale della nostra fede, quella del camminare insieme, con 
il Signore e verso il Signore. Tutto ciò non può che rinnovare profondamente anche la nostra 
catechesi. Non a caso proprio in questi anni è uscito prima il nuovo Direttorio per la catechesi 
e poi la lettera Apostolica in forma di “Motu proprio” di Papa Francesco Antiquum ministerium, 
con la quale si istituisce il ministero di catechista.  
Il nostro contesto attraversa quello che Papa Francesco ha definito un “cambiamento 
d’epoca”, cambiamento che è stato ulteriormente accentuato dalla pandemia dalla quale 
lentamente stiamo uscendo. Di tutto ciò non possiamo non tener conto.  
 
 
- Icona generale del progetto è Lc 24, 13-35. Sottolineiamo alcuni passaggi.  

 
Gesù in persona si accostò e camminava con loro: primo obiettivo del catechista è essere 
vicino ai bambini/ragazzi. In un mondo in cui tutto va di fretta, l’esserci, lo stare, è ciò che fa 
la differenza. Il tempo è quanto di più importante abbiamo da donare perché è qualcosa che 
non ci potrà più tornare indietro. Se lo facciamo nel modo in cui il Signore ci ha insegnato, 
donare tempo a chi ci viene affidato è il modo migliore e più incisivo per dimostrare che 
teniamo a quella persona.  
 
Ed egli disse loro: «Che sono questi discorsi che state facendo fra voi durante il 
cammino?»: una volta che si è con loro la prima cosa da fare è mettersi in ascolto. Interessarci 
dei bambini/ragazzi lasciando a loro la parola. Noi siamo a loro disposizione. Noi siamo per 
loro, non loro per noi. Non sono i “nostri” ragazzi, siamo noi a essere i “loro” catechisti. 
Questo è il secondo passo per dimostrare che vogliamo loro bene. Afferma il Direttorio al 
n. 54: “nel tempo della nuova evangelizzazione, la Chiesa desidera che anche la catechesi 
accentui questo stile dialogico, perché sia più facilmente reso visibile il volto del Figlio che, 
come con la Samaritana presso il pozzo, si ferma a dialogare con ogni uomo per condurlo 
con dolcezza alla scoperta dell’acqua viva”.  
 



2 

 

«Sciocchi e tardi di cuore nel credere alla parola dei profeti»: quando si è costruita la 
relazione allora si può intervenire svelando nuovi significati. Il Signore ora può rimproverare 
perché si è creato un legame.  
 
Cominciando da Mosè e da tutti i profeti spiegò loro in tutte le Scritture ciò che si 
riferiva a lui: tutto deve ruotare attorno alla Parola di Dio. È da Gesù che impariamo come 
essere catechisti. Lo stile da acquisire è quello del Vangelo.  
 
«Resta con noi perché si fa sera e il giorno già volge al declino»: Paolo VI durante 
l’Udienza al Pontificio Consiglio per i laici del 2 ottobre 1974 disse che “l’uomo 
contemporaneo ascolta più volentieri i testimoni che i maestri o, se ascolta i maestri, è perché 
sono dei testimoni”. Se i bambini/ragazzi scoprono che i loro catechisti sono dei compagni 
di viaggio, persone che non impongono ma propongono la loro testimonianza, allora apriranno il 
loro cuore. Questa è la via per creare un legame saldo, che li porterà a sapere che qualora 
avessero bisogno avranno sempre qualcuno a cui potersi rivolgere.  
 
Quando fu a tavola con loro, prese il pane, disse la benedizione, lo spezzò e lo diede 
loro. Allora si aprirono loro gli occhi e lo riconobbero: l’essere testimoni deve sempre 
mirare a mostrare il volto di Gesù, così che dalle parole e dai gesti del catechista possa 
trasparire ed essere riconosciuto Lui. Il messaggio è quello di Gesù, non ve ne sono altri! Il 
compito del catechista è di “tradurlo” nel linguaggio più chiaro possibile ai bambini/ragazzi,1 
a partire dalla propria vita. Fine è quello di giungere a partecipare pienamente all’eucarestia 
domenicale, scoprendo in essa la via maestra per alimentare la relazione con il Risorto.  
 
Sparì dalla loro vista: il bravo catechista è colui che al momento giusto sa farsi da parte. I 
riflettori devono essere puntati sui bambini/ragazzi e sul Signore. Il compito è quello di 
seminare, saranno altri a raccogliere!  
 
 
- Scopi della catechesi 
 

• “Al centro di ogni processo di catechesi c’è l’incontro vivo con Cristo. «Lo scopo 
definitivo della catechesi è di mettere qualcuno non solo in contatto, ma in comunione, 
in intimità con Gesù Cristo: egli solo può condurre all’amore del Padre nello Spirito e 
può farci partecipare alla vita della santa Trinità»” (Dir 75). Diceva già Benedetto XVI 
nella Deus caritas est, al n. 1: “All’inizio dell’essere cristiano non c’è una decisione etica 
o una grande idea, bensì l’incontro con un avvenimento, con una Persona, che dà alla 
vita un nuovo orizzonte e con ciò la direzione decisiva”.  

• Portare ad acquisire una mentalità di fede, ad integrare con coerenza fede e vita,2 
secondo un atteggiamento di fiducia, filiale. Al numero 3, il Direttorio “ribadisce 
l’importanza che la catechesi accompagni la maturazione di una mentalità di fede in 

 
1 Sui possibili linguaggi da utilizzare nella catechesi cf. Dir 204-217.  
2 Al numero 30 il Direttorio sottolinea che “l’evangelizzazione ha come scopo ultimo il compimento della 
vita umana”. E questo in Cristo, uomo nuovo in quanto Figlio di Dio incarnato.  



3 

 

una dinamica di trasformazione, che in definitiva è un’azione spirituale. È questa una 
forma originale e necessaria di inculturazione della fede”. Fa parte di questa mentalità 
di fede che l’amore per il Signore mantenga vivo il desiderio di poterlo conoscere 
sempre di più. Per questo la catechesi deve anche “favorire la conoscenza e 
l’approfondimento del messaggio cristiano” (Dir 80).  

• Suscitare un senso di appartenenza ecclesiale, una spiritualità della comunione.  
• Formare discepoli-missionari:3 da un lato si tratta di iniziare alla preghiera, scoprendo la 

liturgia tutta (e non solo l’Eucaristia) come via per la partecipazione al mistero pasquale 
di Cristo, dall’altro si tratta di avviare processi che sappiano portare ad avere le competenze 
necessarie per animare le realtà terrene (c’è da evangelizzare il sociale e non fermarsi solo a 
un lavoro intraecclesiale).  

• Educare al dono di sé.  
Il presente progetto in ogni tappa del percorso, in sintesi, tiene in considerazione alcuni 
elementi di fondo: l’educazione alla preghiera, il progressivo inserimento nella comunità, 
l’iniziare alla vita di carità e la trasmissione di contenuti.  

 
 
- Quali attenzioni  
 

• Un’attenzione particolare in tutte le tappe del percorso deve essere riservata 
all’annuncio del kerygma (evitando il lessico scolastico e un’accentuazione solo 
moralistica della vita di fede).4 

• Ciò tuttavia non deve portare a tralasciare la vita concreta dei bambini e dei ragazzi che 
ci vengono affidati. Al numero 5 il Direttorio ricorda che la cultura nella quale siamo 
inseriti chiede che siano ricordati: “la centralità del credente e della sua esperienza di 
vita; il ruolo rilevante delle relazioni e degli affetti; l’interesse per ciò che offre significati 
veri; la riscoperta di ciò che è bello e innalza l’animo”. Tra questi primi due punti si da 
un principio di correlazione: “gli eventi personali e sociali della vita e della storia 
trovano nel contenuto di fede una luce interpretativa; questo, d’altra parte, va 
presentato sempre facendo intravedere le implicazioni che possiede per la vita. Questo 
procedimento suppone una capacità ermeneutica: l’esistenza, se interpretata in 
rapporto all’annuncio cristiano, si manifesta nella sua verità; il kerygma, d’altra parte, ha 
sempre una valenza salvifica e di pienezza di vita” (Dir 196). Bambini e ragazzi non 
sono dunque semplici destinatari passivi di un messaggio: la loro vita non è solo il 
luogo nel quale far risuonare l’annuncio del Vangelo, ma già anche luogo nel quale Dio 
parla (cf. Dir 197 e sgg.).  

• Non si dimentichi che “la comunicazione della fede nella catechesi, che pure passa 
attraverso mediazioni umane, rimane comunque un evento di grazia, realizzato 
dall’incontro della Parola di Dio con l’esperienza della persona” (Dir 195).  

 
3 Cf. Dir 50.  
4 Cf. Dir 57-60.  



4 

 

• Diviene sempre più decisivo per il nostro contesto cercare un coinvolgimento delle 
famiglie, alle quali in primis spetta il compito dell’educazione alla fede dei figli. Costruire 
alleanze buone con loro risulta decisivo.  

• Attenzione al ruolo della comunità: è sempre questa nel suo complesso il soggetto 
primo nell’accompagnamento della fede. Sarà dunque buona cosa valorizzare il 
contributo delle sue diverse componenti: dai giovani, agli adulti, agli anziani, a tutti gli 
operatori della carità. Il Direttorio al numero 21 sottolinea che “la fede del discepolo 
di Cristo è accesa, sostenuta e trasmessa soltanto nella comunione della fede ecclesiale, 
dove l’«io credo» del Battesimo si coniuga con il «noi crediamo» di tutta la Chiesa”.  

• La cosa fondamentale è quella di innescare dei processi. Non si dovrà avere fretta, bensì 
impostare il cammino secondo il principio della progressività, il quale si mostra come 
caratteristica della pedagogia divina: Dio ha comunicato il proprio mistero un poco alla 
volta, fino alla pienezza rivelata nel suo Figlio Gesù.5  

• Una cura particolare va riservata per la catechesi per le persone con disabilità. Su questo 
fronte sollecitiamo a restare in contatto con i referenti diocesani formati per questo 
tipo di catechesi.6 È sempre possibile contattarli all’indirizzo 
catechesidisabili@diocesifaenza.it.  

 
 
- Itinerari differenziati di catechesi  
 
Nella nostra Diocesi alcune comunità parrocchiali offrono a bambini e ragazzi la possibilità 
di cammini di catechesi differenziati. Il riferimento è in particolare alle proposte 
dell’AGESCI, dell’Azione Cattolica e della catechesi del Buon Pastore. Si tratta di percorsi 
certamente più che validi, che questo progetto non intende affatto scoraggiare. Si ritiene anzi 
che lo scambio e il confronto non possano che migliorare la qualità nell’accompagnamento 
di bambini e ragazzi, che, davanti a più opzioni, hanno così la possibilità di scegliere il 
percorso che meglio può aiutarli a crescere nella fede a partire dalla loro personale sensibilità. 
Anche il contributo di altre associazioni (come CSI o ANSPI) e movimenti non va 
sottovalutato. Si ribadisce qui l’importanza di restare sempre in dialogo con tutti e soprattutto 
in comunione con il parroco, di non creare gruppi troppo ripiegati su se stessi, così che 
bambini e ragazzi possano fare un’autentica esperienza di Chiesa e di incontro con il Signore 
Risorto.  
Il presente progetto non intende neppure sconfessare i tentativi di riforma della catechesi che 
in vari modi le comunità parrocchiali possono aver avviato nel corso degli anni. Pur nella 
diversità degli approcci, l’intento di fondo resta quello di darsi alcune linee comuni per un 
autentico cammino sinodale, che, come dice Papa Francesco, è quanto Dio si aspetta dalla 
Chiesa del terzo millennio.  
 

 
5 Per le altre caratteristiche della pedagogia divina cf. il V capitolo del Direttorio, in particolare il n. 165.  
6 Su questo tema cf. anche Dir 269-272.  

mailto:catechesidisabili@diocesifaenza.it


5 

 

- Principali testi di riferimento 
 
CEI, Il rinnovamento della catechesi (Documento Base), 1988. 
Catechismo della Chiesa Cattolica, 1997.  
Papa Francesco, Evangelii gaudium. Esortazione apostolica ai vescovi, ai presbiteri e ai diaconi, alle 
persone consacrate e ai fedeli laici sull' annuncio del vangelo nel mondo attuale, 2013.  
CEI, Incontriamo Gesù. Orientamenti per l’annuncio e la catechesi in Italia, 2014.  
Papa Francesco, Christus vivit. Esortazione Apostolica post-sinodale ai Giovani e a tutto il Popolo di 
Dio, 2019.  
Pontificio Consiglio per la promozione della nuova evangelizzazione, Direttorio per la catechesi, 
2020.  
 
 
- Segnaliamo inoltre 
 
M. Toso, Dimensione sociale della fede. Sintesi aggiornata di Dottrina Sociale della Chiesa, 20233.  
Per gli adolescenti (14-18 anni): il quaderno Seme divento.  
Il sito creato dall’Ufficio catechistico della nostra regione: www.passidivita.net.  
 
 
 
Per ogni domanda / dubbio / suggerimento in merito a questo progetto, vi chiediamo di 
scrivere a catechesi@diocesifaenza.it.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://www.passidivita.net/
mailto:catechesi@diocesifaenza.it


6 

 

2- LA FIGURA DEL CATECHISTA 
 

Identità e formazione del Catechista 
 
Nel presente testo utilizzeremo il termine di catechista, piuttosto che quello di educatore, per 
sottolineare che il ruolo di colui che accompagna nella crescita della fede è quello di “far 
risuonare” la Parola nella propria vita e in quella di chi ha davanti (katechein = “risuonare”, 
“far risuonare”). In virtù della fede e dell’unzione battesimale, nella collaborazione con il 
magistero di Cristo e come servo dello Spirito Santo il catechista è:7  
 
a) Testimone della fede e custode della memoria di Dio.  
Sperimentando la bontà e la verità del Vangelo, nel suo incontro con la persona di Gesù, il 
catechista custodisce, nutre e testimonia la vita nuova che ne deriva e ne diventa segno per 
gli altri. La fede contiene la memoria della storia di Dio con gli uomini. Custodire questa 
memoria, risvegliarla negli altri e metterla al servizio dell’annuncio è la vocazione specifica del 
catechista. La testimonianza della vita è necessaria per la credibilità della missione. 
“Riconoscendo le proprie fragilità dinnanzi alla misericordia di Dio, il catechista non smette di essere il segno 
della speranza per i fratelli” (Francesco, Omelia nella S. Messa per la Giornata dei catechisti in 
occasione dell’anno della fede, 29 settembre 2013).  

 
b) Maestro e mistagogo che introduce nel mistero di Dio rivelato nella Pasqua di 
Cristo.  
In quanto immagine di Gesù Maestro il catechista ha il duplice compito di trasmettere il 
contenuto della fede e condurre al suo mistero. Il catechista è chiamato ad aprire alla verità 
sull’uomo e sulla sua vocazione ultima, comunicando la conoscenza di Cristo e, nello stesso 
tempo, a introdurre nelle varie dimensioni della vita cristiana, svelando i misteri di salvezza 
contenuti nel deposito della fede e attualizzati nella liturgia della Chiesa. 
 
c)  Accompagnatore ed educatore di coloro che gli sono affidati dalla Chiesa. 
Il catechista è un esperto nell’arte dell’accompagnamento (EG 169-173), facilita la 
maturazione dell’atto di fede e l’interiorizzazione delle virtù cristiane. Ha competenze 
educative, sa ascoltare ed entrare nelle dinamiche della maturazione umana, si fa compagno 
di viaggio con pazienza e senso della gradualità, nella docilità all’azione dello Spirito, aiutando 
i fratelli a maturare nella vita cristiana e a camminare verso il Signore. Non lega i ragazzi o i 
giovani a sé, ma attraverso la comunità cristiana li porta a Cristo (non “se-duce” ma “e-duca”). 
 
Al numero 150 il Direttorio aggiunge: “In quanto educatore, il catechista avrà anche la 
funzione di mediare l’appartenenza alla comunità e di vivere il servizio catechistico con uno 
stile di comunione. Infatti, il catechista attua questo processo educativo non individualmente, ma 
insieme alla comunità e in suo nome. Per questo, sa lavorare in comunione, cercando il 

 
7 Cf. Dir 113.  



7 

 

confronto con il gruppo dei catechisti e con gli altri operatori pastorali. Inoltre, è chiamato a 
curare la qualità delle relazioni e ad animare le dinamiche del gruppo di catechesi”.  
 
Il compito è certamente impegnativo ma non va mai dimenticato che queste linee 
rappresentano l’orizzonte verso il quale tendere e mai ci si potrà sentire arrivati. Inoltre è 
essenziale ricordare che il catechista deve sempre essere consapevole del fatto che non è 
abbandonato a se stesso in questo compito: lo Spirito Santo lo precede e accompagna sempre!  

 
La vocazione al ministero della catechesi 

 
Essa scaturisce dal sacramento del Battesimo ed è irrobustita dalla Confermazione, 
sacramenti mediante i quali il laico partecipa all’ufficio sacerdotale, profetico e regale di Cristo. 
Oltre alla vocazione comune all’apostolato, alcuni fedeli si sentono chiamati da Dio ad 
assumere il compito di catechisti nella comunità cristiana a servizio di una catechesi più 
organica e strutturata. Questa chiamata personale di Gesù Cristo e il rapporto con Lui sono 
il vero motivo dell’azione del catechista. La Chiesa suscita e discerne questa vocazione divina 
e conferisce la missione di catechizzare. 
 

La formazione dei Catechisti8 
 
Coinvolgimento dei parroci e sacerdoti 
Un elemento decisivo per il rinnovamento dell’iniziazione cristiana consiste nel dare sempre 
maggior risalto alla formazione dei catechisti e alla maturazione della loro passione nel 
servizio che svolgono. I parroci e i sacerdoti, per primi, sono chiamati ad essere testimoni 
della centralità di una nuova formazione al servizio dell’iniziazione cristiana e della catechesi 
tutta, coinvolgendosi con passione e competenza in essa, superando ogni tentazione a 
delegare, quasi non fosse una delle loro principali responsabilità. La catechesi sembra peccare 
oggi non per un’eccessiva presenza clericale, bensì, talvolta, per un non pieno coinvolgimento 
delle energie migliori del clero in essa. 
L’impegno dei parroci nella catechesi non è in conflitto con la corresponsabilità di tutti 
nell’annunzio del Vangelo, bensì è un servizio decisivo per sostenere i laici nella riscoperta 
della bellezza della loro insostituibile vocazione di catechisti. I catechisti sono, infatti, 
“collaboratori di Dio stesso”, corresponsabili, a motivo del loro battesimo, dell’annuncio della 
fede. 
Decisiva è, quindi, la formazione dei catechisti stessi, tanto più oggi: essi debbono, infatti, 
svolgere un ministero di vera e propria “prima evangelizzazione”, non potendosi limitare 
semplicemente a costruire su basi già date, ma dovendo porre essi stessi le fondamenta della 
vita cristiana.  
Illuminante, su questo tema, è il n. 136 del Direttorio: “la formazione del catechista 
comprende diverse dimensioni. Quella più profonda fa riferimento all’essere catechista, ancor 
prima del fare il catechista. La formazione, infatti, lo aiuta a maturare come persona, come 

 
8 Cf. anche il IV capitolo del Direttorio.  



8 

 

credente e come apostolo. Questa dimensione è oggi declinata anche con l’accezione del saper 
essere con, che evidenzia quanto l’identità personale sia sempre un’identità relazionale. Inoltre, 
perché il catechista svolga adeguatamente il suo compito, la formazione sarà attenta anche 
alla dimensione del sapere, che implica una doppia fedeltà al messaggio e alla persona nel 
contesto in cui vive. Infine, essendo la catechesi un atto comunicativo ed educativo, la 
formazione non trascurerà la dimensione del saper fare”.9  
 
L’attenzione alla formazione di chi è già catechista non deve far dimenticare, poi, che la Chiesa 
ha il compito di chiamare sempre nuovi catechisti a servizio del Vangelo, perché “la messe è 
molta e gli operai sono pochi”. Proprio l’iniziazione cristiana chiede che anche i giovani e le 
giovani famiglie si coinvolgano nella catechesi, poiché le nuove generazioni hanno bisogno 
della loro testimonianza. 
 
È consigliato proporre ai Catechisti un percorso di formazione integrando ciò che la Diocesi 
propone – scuola di teologia, moduli di formazione (catechetica, pedagogica e biblica), 
percorso per catechisti dei gruppi giovanili (Educare) – con quanto ciascuna comunità (magari 
organizzandosi a livello di unità pastorale o di vicariato) è chiamata a proporre. Per quanto 
riguarda i moduli è possibile chiedere informazioni inviando una mail a 
catechesi@diocesifaenza.it. Per la scuola di teologia si può consultare la relativa pagina sul 
sito della Diocesi: https://www.diocesifaenza.it/scuola-diocesana-di-teologia/. Per il 
percorso Educare scrivere a pastoralegiovanile@diocesifaenza.it.  
 
Nei percorsi di formazione è importante avere un occhio di riguardo nei confronti dei ragazzi 
che iniziano a dare una mano in questo servizio (aiuto catechisti) e proporre loro esperienze 
che li aiutino ad entrare maggiormente nella realtà della catechesi.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
9 I numeri successivi del Direttorio approfondiscono queste dimensioni.  

mailto:catechesi@diocesifaenza.it
https://www.diocesifaenza.it/scuola-diocesana-di-teologia/
mailto:pastoralegiovanile@diocesifaenza.it


9 

 

3- 0-6 ANNI 
L’avvio dell’iniziazione cristiana10 

 
Questa parte sarà sviluppata attraverso schede in collaborazione con il settore diocesano di 
pastorale familiare. L’idea è quella di poter proporre ai genitori un cammino che si collochi 
tra la richiesta del Sacramento del Battesimo e l’inizio del percorso di catechismo per come 
abitualmente è configurato.  

 

A- Preparazione al Battesimo: 
 
Due incontri di preparazione per i genitori: uno sul sacramento del Battesimo in generale, a partire 
dalla prima domanda del rito (riscoprire il ruolo di iniziatori alla fede da parte dei genitori), e 
uno sul rito. 
 

B- Post Battesimo (fino a 6 anni):  
 
Due coppie vengono coinvolte per accompagnare le due fasce (0-2 anni e 3-5 anni).  
 
Ø 0-2 anni:  
Proposta di due cicli composti da tre incontri annuali rivolti ai genitori.  
Titolo del percorso: “Cristo, pienezza dell’umano” 
 

Primo ciclo  

- Educare l’autostima: Mt 6,25-34; Is 49, 8-15; Is 43, 4a; importanza di saper stare sotto lo 
sguardo di Dio, che è uno sguardo di amore. Lo stimarci non nasce da nostri meriti, e 
quindi non viene meno davanti ai nostri limiti e fallimenti, ma dal nostro essere preziosi 
ai suoi occhi.  

- Empatia: Ef 6,1-4; Mt 25,31-40; educarsi a sentire-con l’altro.  
- Educare la libertà: Gv 8, 31-42; Gv 14,6; è nel rapporto con il Signore che si realizza la 

nostra libertà.  
 

Secondo ciclo 

- Dentro una storia di salvezza: Dt 6, 20-25; Sal 145,4; percepirsi dentro una storia che è storia 
di salvezza. Dalla creazione agli Atti degli apostoli. Custodire una gratitudine.  

- I segni della fede: Mc 10,13; il segno della croce. La visita in chiesa (il gesto di accendere una 
candela, l’acqua santa). La preghiera con i figli.  

 
10 Cf. Dir 236-247.  



10 

 

- Realtà, segno del mistero: Lc 2,51b; Gv 1,35-39; l’importanza di custodire in sé la Parola 
perché essa possa dare un senso alla vita, a quanto ci accade: dietro ciò che appare c’è 
sempre un rimando all’oltre. Capacità di sapersi stupire. L’uomo: un cercatore di infinito. 
Si incontra il Signore camminando, lungo la strada: “Venite e vedrete”.  

   
Mezz’ora di ogni ciclo può essere impostata come momento di preghiera.  
 
Ø 3-5 anni:  
Proposta di tre incontri annuali per i genitori (iniziando a coinvolgere i bimbi). 
Titolo del percorso: “Come si destano e accompagnano le domande ultime”  
 
Primo ciclo: la vita  

- Immagine e somiglianza di Dio: Gen 1,27; un Dio che è Uno e Trino: la natura 
costitutivamente relazionale dell’uomo.  

- Educare al bene: Mt 6,19-21; bene comune e ricerca del cielo come orientamento per le 
scelte della vita.  

- Morte e risurrezione: Gv 12,24-26: immagine del seme caduto in terra che muore e scompare 
ma al suo posto fiorisce una pianta che porta frutto.  

 
Secondo ciclo: Dio (annuncio del kerygma) 

- Gesù ti ama: Mt 18,12-14; si prende cura di noi.  
- Gesù dà la vita per te: Gv 10,11-18; Gesù ci ama sopra ogni cosa.  
- Gesù vive per sempre e cammina al tuo fianco: Mt 28,16-20; Gesù non ci abbandona mai.  
 
Terzo ciclo: vivere in comunione con Dio e con i fratelli  

- L’Eucaristia: Mt 26,26-29.   
- La preghiera: Lc 18,1-8; preghiera come respiro della vita. Come per la vita biologica è 

necessario inspirare ed espirare, così anche per la vita di preghiera, perché questa possa 
essere autentica, è necessario prima mettere dentro l’aria buona della Parola di Dio: si 
impara a pregare mettendosi anzitutto in ascolto.   

- La Chiesa: 1Pt 2,4-9; siamo corpo di Cristo. La struttura delle chiese come immagine del 
cammino della nostra vita.  

 
Mezz’ora di ogni ciclo può essere impostata come momento di preghiera. 
 
 
 
 
 
 
 



11 

 

4- 6-13 ANNI 
Verso la Cresima 

 
Linee generali 
Al cuore della catechesi di questi anni deve continuare a stare l’annuncio del kerygma. È 
fondamentale che i fanciulli imprimano dentro di sé il volto di un Dio che desidera anzitutto 
raggiungerci con il suo amore e che ci sta accanto incoraggiandoci nel nostro cammino. Ciò 
ha conseguenze determinanti sull’atteggiamento del catechista. Dice Papa Francesco in 
Evangelii gaudium: La centralità del kerygma richiede alcune caratteristiche dell’annuncio che oggi sono 
necessarie in ogni luogo: che esprima l’amore salvifico di Dio previo all’obbligazione morale e religiosa, che non 
imponga la verità e che faccia appello alla libertà, che possieda qualche nota di gioia, stimolo, vitalità, ed 
un’armoniosa completezza che non riduca la predicazione a poche dottrine a volte più filosofiche che evangeliche. 
Questo esige dall’evangelizzatore alcune disposizioni che aiutano ad accogliere meglio l’annuncio: vicinanza, 
apertura al dialogo, pazienza, accoglienza cordiale che non condanna (EG 165).   
 
Come icona biblica di questa seconda tappa proponiamo Mc 12, 28-34.  
In quel tempo si avvicinò a Gesù uno degli scribi che li aveva uditi discutere e, visto come aveva ben risposto a 
loro, gli domandò: "Qual è il primo di tutti i comandamenti?". Gesù rispose: "Il primo è: Ascolta, Israele! Il 
Signore nostro Dio è l'unico Signore; amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore e con tutta la tua anima, 
con tutta la tua mente e con tutta la tua forza. Il secondo è questo: Amerai il tuo prossimo come te stesso. 
Non c'è altro comandamento più grande di questi". Lo scriba gli disse: "Hai detto bene, Maestro, e secondo 
verità, che Egli è unico e non vi è altri all'infuori di lui; amarlo con tutto il cuore, con tutta l'intelligenza e con 
tutta la forza e amare il prossimo come se stesso vale più di tutti gli olocausti e i sacrifici". Vedendo che egli 
aveva risposto saggiamente, Gesù gli disse: "Non sei lontano dal regno di Dio". E nessuno aveva più il 
coraggio di interrogarlo.  
 
Qui il Signore mostra bene come l’amore al prossimo si radichi in quello per Dio. Amiamo 
anche Lui nei nostri fratelli, ed è Lui che ci mostra come amarli pienamente, offrendoci al 
contempo la forza per farlo. Il primo triennio avrà l’obiettivo di stimolare l’amore per Dio 
come risposta al suo nei nostri confronti, il quale si mostra bene nei sacramenti del Battesimo, 
della Riconciliazione e dell’Eucaristia. Il secondo triennio mirerà a far comprendere che 
questo amore è fatto per essere condiviso con chi ci sta accanto e che il dono dello Spirito 
Santo ci è dato proprio allo scopo di rendere la nostra vita un dono per gli altri, un segno 
della presenza stessa di Dio.  
Si ripercorreranno inoltre le grandi narrazioni della storia della salvezza e in particolare si 
punterà ad approfondire la conoscenza della vita di Gesù attraverso la scansione proposta 
dall’anno liturgico. Da qui la centralità della partecipazione all’eucaristia domenicale 
(valutando eventualmente l’opportunità di diversificare il momento della liturgia della Parola 
per i più piccoli).  



12 

 

Non si sottovalutino le possibilità che l’arte può offrire alla catechesi. “Le immagini cristiane 
possono aiutare a far esperienza dell’incontro con Dio tramite la contemplazione della loro 
bellezza. catechesi tramite la bellezza nell’arte”.11 “Un nativo digitale sembra privilegiare 
l’immagine più che l’ascolto”.12 Anche il patrimonio musicale della Chiesa può essere un 
canale molto valido per la trasmissione della fede.  
Proponiamo che ogni anno si concluda con una tappa celebrativa, per sottolineare 
ulteriormente il legame tra catechesi e vita di preghiera. Non dovrà perdersi inoltre il legame 
di queste due dimensioni con l’altra fondamentale dimensione, quella della vita di carità. Per 
questo si dovranno trovare i modi per iniziare progressivamente bambini e ragazzi a quella 
parte della vita della comunità centrata su questo aspetto.  
Sarà importante in questo cammino continuare a coinvolgere i genitori. Ciò può essere fatto 
ad esempio attraverso la proposta di qualche incontro all’anno di scambio con i catechisti, 
così da crescere nella conoscenza reciproca, condividere ciò che si fa con i loro figli ed 
eventualmente lanciare qualche seme di annuncio anche nei loro confronti (sempre puntando 
sul kerygma). Sappiamo che il catechista sarebbe collaboratore di un compito che in primis 
spetterebbe ai genitori ma tale compito è ormai sempre più disatteso. Per stimolare un loro 
cammino personale si potrebbe individuare una coppia guida al fine di proporre incontri di 
catechesi adatti a loro e ad adulti in generale, non necessariamente pensando a gruppi di 
genitori di singole annate, ma valutando la possibilità di muoversi a livello di unità pastorale 
o anche di vicariato.  
In conclusione di queste linee generali, riportiamo quanto affermato dal Direttorio al n. 242: 
“La necessità di rendere il processo di iniziazione cristiana un’autentica introduzione 
esperienziale alla globalità della vita di fede fa guardare al catecumenato13 come ad una 
imprescindibile fonte di ispirazione. Si rende molto opportuna una iniziazione cristiana 
impostata secondo il modello formativo del catecumenato ma con criteri, contenuti e 
metodologie adatte ai fanciulli. L’articolazione dello sviluppo del processo di iniziazione 
cristiana per ragazzi ispirato al catecumenato prevede tempi, riti di passaggio e la 
partecipazione attiva alla mensa eucaristica che costituisce il culmine del processo iniziatico. 
Nel suo svolgersi i catechisti sono impegnati a ribaltare la visione tradizionale che 
prevalentemente vede il fanciullo oggetto di cure e attenzioni pastorali della comunità e ad 
assumere la prospettiva che lo educa gradualmente, secondo le sue capacità, ad essere 
soggetto attivo all’interno e all’esterno della comunità. L’ispirazione catecumenale permette 
inoltre di riconsiderare il ruolo primario della famiglia e dell’intera comunità nei confronti dei 
piccoli, attivando processi di reciproca evangelizzazione tra i diversi soggetti ecclesiali 
coinvolti”.  
 

 
11 Dir 209.  
12 Dir 363.  
13 Il catecumenato è un’antica prassi ecclesiale per accompagnare i convertiti non battezzati alla ricezione dei 
Sacramenti dell’iniziazione cristiana, Battesimo, Cresima ed Eucaristia. È stato ripristinato con il Concilio 
Vaticano II. Esso può ispirare la catechesi di chi abbia sì ricevuto il Battesimo, ma non ne stia gustando la 
ricchezza. Cf. Dir 61.  



13 

 

I anno: 
Accoglienza 

 

Obiettivo: scoprire Gesù come amico. 
 
Icona: Mc 10,13-16  
 
In quel tempo presentavano a Gesù dei bambini perché li toccasse, ma i discepoli li rimproverarono. Gesù, al 
vedere questo, s'indignò e disse loro: "Lasciate che i bambini vengano a me, non glielo impedite: a chi è come 
loro infatti appartiene il regno di Dio. In verità io vi dico: chi non accoglie il regno di Dio come lo accoglie un 
bambino, non entrerà in esso". E, prendendoli tra le braccia, li benediceva, imponendo le mani su di loro.  
 
Tappa: consegna del Padre nostro. 
 

I primi anni di catechismo sono forse, contrariamente a quanto appare, tra gli anni più 
impegnativi, almeno nel contesto attuale. Infatti, mentre tempi addietro i bambini iniziavano 
il cammino con un certo bagaglio di conoscenza religiosa, oggi vi giungono spesso quasi del 
tutto sprovvisti di una preparazione ‘base’.14 Il primo anno viene ad avere dunque una 
funzione propedeutica: in esso i bambini devono essere introdotti alla conoscenza delle 
principali verità di fede – su tutte, come detto, quella di un Dio che per noi dona tutto se 
stesso – e alla vita di preghiera. In questo modo si intercetteranno quelle domande di senso 
che già dalla tenera età sono presenti nei fanciulli. Per questo sarà necessario che si prevedano 
spazi in cui queste domande possano venire espresse.  
C’è un Dio che ci è Padre, che ci ha creati per amore e il cui volto ci è stato rivelato 
definitivamente nel suo Figlio Gesù. Si propone di ripartire dal secondo ciclo della tappa 
precedente, ovvero dal kerygma: raccontare un Dio, quello che ci rivela Gesù, sul quale 
possiamo davvero contare. Un Dio al quale possiamo rivolgerci imparando a pregarlo: si 
insegnerà il gesto e il significato del segno di croce, e le preghiere del Padre nostro, dell’Ave 
Maria, del Gloria e dell’Angelo di Dio. Imparare a pregare Dio aiuterà ad imparare a mettersi 
alla sua presenza. Si dovrà dedicare tempo a spiegare ai bambini il significato del luogo chiesa, 
a comunicarne la particolarità, così che imparino a recarvisi con l’atteggiamento giusto.  
Potrà risultare utile l’utilizzo del Catechismo della Chiesa Cattolica (nn. 2759 –2861): la 
trattazione della preghiera del Padre nostro lì esposta offre notevoli spunti.  
 
 

 

 

 

 

 
14 È in questo senso che il Direttorio parla al n. 61 di ispirazione catecumenale della catechesi: oggi c’è 
“l’esigenza di non dare per scontato che i nostri interlocutori conoscano lo sfondo completo di ciò che 
diciamo”.  



14 

 

II-III-IV anno:  
L’amore verso Dio 

 
In questo triennio ci si focalizzerà sull’amore verso Dio come risposta al suo nei nostri 
confronti. Sarà necessario tornare ciclicamente sulla preghiera, sul segno della croce, sul modo 
di entrare in Chiesa, tenendo presente che qualche bambino potrebbe iniziare più tardi il 
cammino. Si possono pensare anche momenti di preghiera con la comunità (alcune proposte, 
oltre alla partecipazione alla Messa, comunque importante per entrare nel ritmo dell’anno 
liturgico, possono essere: animazione del rosario da parte delle varie annate nel mese di 
maggio o della Via Crucis in Quaresima, provando a proporre questi appuntamenti anche alle 
famiglie).  
 
 

§ Battesimo:  
 
Obiettivo: scoprire il senso del nostro essere figli e fratelli in Gesù dentro la comunità 
cristiana. 
 
Icona: Mt 3,13-17. 
 
In quel tempo Gesù dalla Galilea venne al Giordano da Giovanni, per farsi battezzare da lui. Giovanni però 
voleva impedirglielo, dicendo: "Sono io che ho bisogno di essere battezzato da te, e tu vieni da me?". Ma Gesù 
gli rispose: "Lascia fare per ora, perché conviene che adempiamo ogni giustizia". Allora egli lo lasciò fare. 
Appena battezzato, Gesù uscì dall'acqua: ed ecco, si aprirono per lui i cieli ed egli vide lo Spirito di Dio 
discendere come una colomba e venire sopra di lui. Ed ecco una voce dal cielo che diceva: "Questi è il Figlio 
mio, l'amato: in lui ho posto il mio compiacimento". 
 
Tappa: rinnovo delle promesse battesimali. 
 
Oltre a quanto delineato in precedenza, questo triennio sarà caratterizzato anche dal tema dei 
Sacramenti. Sarà dunque bene iniziare a parlare di cosa essi rappresentino per la vita della 
persona e della Chiesa.15 Ogni Sacramento è un segno visibile ed efficace della grazia invisibile 
di Cristo, ed ha come fine quello di irrobustire la fede, di rendere un culto vero a Dio, di 
santificare gli uomini, di confermare e manifestare la comunione ecclesiale (cf. CIC 840). Essi, 
se celebrati correttamente, secondo le intenzioni della Chiesa, sono sempre efficaci, cioè 
ottengono la potenza di Cristo e del suo Spirito. Tuttavia i loro frutti dipendono anche dalle 

 
15 Per una trattazione completa di ogni Sacramento cf. il Catechismo della Chiesa Cattolica (CCC) nn. 1210-
1666.  



15 

 

disposizioni di colui che li riceve. Non sono cioè atti magici, interpellano sempre la libertà 
dell’uomo.  
In questo secondo anno si dedicherà spazio al Sacramento del Battesimo. Esso è il primo 
segno della salvezza, di immersione nell’amore di Dio ed è la porta che introduce nella grande 
famiglia della Chiesa, nella quale Gesù ci chiama ad essere suoi amici amando Dio e i nostri 
fratelli. Il Battesimo è il fondamento di tutta la vita cristiana, la porta di ingresso alla vita nello 
Spirito.  
Mediante il Battesimo siamo liberati dal peccato e rigenerati come figli di Dio. Ciò ci rende 
membra del corpo di Cristo, della Chiesa, e ci rende partecipi della missione di Gesù (CCC, 
n 1213).  
Il nome deriva dal rito principale con il quale è compiuto: battezzare (baptizein in greco) 
significa “tuffare”, “immergere”. L’immersione nell'acqua è simbolo del venire sepolti nella 
morte di Cristo e l’emersione del risorgere con lui, in quanto “nuove creature” 
(2Cor 5,17; Gal 6,15).   
Il rito del sacramento del Battesimo significa e opera la morte al peccato e l'ingresso nella vita 
trinitaria attraverso la configurazione al mistero pasquale di Cristo. Esso viene compiuto 
versando per tre volte l'acqua sul capo del candidato. La seguente unzione con il sacro crisma, 
olio profumato consacrato dal Vescovo, ottiene al battezzato il dono dello Spirito Santo, 
rendendolo così un cristiano: è stato cioè "unto" di Spirito Santo. La consegna della veste 
bianca indica che egli è ora "rivestito di Cristo" (Gal 3, 27). La candela, accesa al cero pasquale, 
significa che la luce di Cristo d’ora in avanti lo accompagnerà sempre, una luce che egli stesso 
sarà un giorno chiamato a diffondere con la sua vita.  
Come traccia per alcuni approfondimenti può essere utilizzato il testo della benedizione 
dell’acqua nel rito del battesimo, nella forma che si trova al numero 60 del rituale.16  
Episodi biblici di riferimento possono essere: la creazione, il diluvio, il Battesimo di Gesù, il 
mandato agli apostoli. Sarà bene presentare i testi non come semplici racconti, ma 
chiedendosi anzitutto cosa ci rivelino di Dio e di noi stessi e poi anche cosa dicano alla nostra 
vita.  
 
 

§ Riconciliazione: 
 
Obiettivo: scoprire l’amore infinito del Padre per ciascuno di noi, un amore che ci chiama a 
conversione. Il bambino comincia ad imparare a valutare il proprio comportamento.  
 
Icona: Lc 15, 11-32  
 
In quel tempo Gesù disse: "Un uomo aveva due figli. Il più giovane dei due disse al padre: "Padre, dammi la 
parte di patrimonio che mi spetta". Ed egli divise tra loro le sue sostanze. Pochi giorni dopo, il figlio più 
giovane, raccolte tutte le sue cose, partì per un paese lontano e là sperperò il suo patrimonio vivendo in modo 

 
16 Tutti i testi sono disponibili online in formato pdf. Questo si può trovare all’indirizzo 
https://liturgico.chiesacattolica.it/wp-content/uploads/sites/8/2017/05/31/Rito-del-battesimo-dei-
bambini-light.pdf.  

https://liturgico.chiesacattolica.it/wp-content/uploads/sites/8/2017/05/31/Rito-del-battesimo-dei-bambini-light.pdf
https://liturgico.chiesacattolica.it/wp-content/uploads/sites/8/2017/05/31/Rito-del-battesimo-dei-bambini-light.pdf


16 

 

dissoluto. Quando ebbe speso tutto, sopraggiunse in quel paese una grande carestia ed egli cominciò a trovarsi 
nel bisogno. Allora andò a mettersi al servizio di uno degli abitanti di quella regione, che lo mandò nei suoi 
campi a pascolare i porci. Avrebbe voluto saziarsi con le carrube di cui si nutrivano i porci; ma nessuno gli 
dava nulla. Allora ritornò in sé e disse: "Quanti salariati di mio padre hanno pane in abbondanza e io qui 
muoio di fame! Mi alzerò, andrò da mio padre e gli dirò: Padre, ho peccato verso il Cielo e davanti a te; non 
sono più degno di essere chiamato tuo figlio. Trattami come uno dei tuoi salariati". Si alzò e tornò da suo 
padre. Quando era ancora lontano, suo padre lo vide, ebbe compassione, gli corse incontro, gli si gettò al collo 
e lo baciò. Il figlio gli disse: "Padre, ho peccato verso il Cielo e davanti a te; non sono più degno di essere 
chiamato tuo figlio". Ma il padre disse ai servi: "Presto, portate qui il vestito più bello e fateglielo indossare, 
mettetegli l'anello al dito e i sandali ai piedi. Prendete il vitello grasso, ammazzatelo, mangiamo e facciamo 
festa, perché questo mio figlio era morto ed è tornato in vita, era perduto ed è stato ritrovato". E cominciarono 
a far festa. 
Il figlio maggiore si trovava nei campi. Al ritorno, quando fu vicino a casa, udì la musica e le danze; chiamò 
uno dei servi e gli domandò che cosa fosse tutto questo. Quello gli rispose: "Tuo fratello è qui e tuo padre ha 
fatto ammazzare il vitello grasso, perché lo ha riavuto sano e salvo". Egli si indignò, e non voleva entrare. 
Suo padre allora uscì a supplicarlo. Ma egli rispose a suo padre: "Ecco, io ti servo da tanti anni e non ho mai 
disobbedito a un tuo comando, e tu non mi hai mai dato un capretto per far festa con i miei amici. Ma ora 
che è tornato questo tuo figlio, il quale ha divorato le tue sostanze con le prostitute, per lui hai ammazzato il 
vitello grasso". Gli rispose il padre: "Figlio, tu sei sempre con me e tutto ciò che è mio è tuo; ma bisognava far 
festa e rallegrarsi, perché questo tuo fratello era morto ed è tornato in vita, era perduto ed è stato ritrovato"". 
 
Tappa: festa del Perdono e prima Riconciliazione. 
 
L’esperienza del perdono è un’esperienza che è possibile fare fin da piccoli: può capitare di 
fare qualcosa di sbagliato e magari anche di ricevere una punizione, ma questo, se realizzato 
tramite una dinamica corretta da parte dell’adulto, non porta a sentire una mancanza di affetto 
o di amore da parte dei genitori, anzi ne viene a rappresentare un’espressione. Ed è proprio 
la forza dell’amore che soggiace al rapporto interpersonale che spinge alla riconciliazione.  
È la “nostalgia” per un amore più grande che porta tutti noi a chiedere perdono. L’anno di 
preparazione alla prima ricezione del Sacramento della Penitenza dovrà connotarsi di questa 
ricerca dell’amore di Dio e della sua eterna misericordia, la quale ha iniziato a manifestarsi 
nella vita del bambino attraverso il sacramento del Battesimo. Si porranno in questo modo le 
basi per far apprendere ai fanciulli il senso del peccato e la contrizione del cuore, necessaria 
perché non si chieda il perdono per “sentirsi a posto”, ma nella prospettiva della 
riconciliazione col Padre. Il senso del peccato si distingue dal senso di colpa. Quest’ultimo 
tiene bloccati nel passato, porta a rimuginare sugli errori commessi senza aprire prospettive 
di conversione. Il senso del peccato porta a cogliere come le proprie mancanze comportino 
un male per la propria vita, siano un tradimento dell’immagine di Dio che ciascuno porta 
inscritta in sé, e soprattutto apre verso il futuro, porta a guardare avanti chiedendosi, come i 
Giudei ai quali Pietro rimprovera di essere responsabili dell’uccisione di Gesù: “che cosa 
dobbiamo fare fratelli?” (At 2, 37).  
Fattore da non trascurare è l’evidenziazione della duplice dimensione del perdono 
sacramentale: esso ottiene la riconciliazione con Dio e anche quella con la Chiesa. Il peccato, 
infatti, oltre ad essere mancanza di amore nei confronti di Dio, è sempre anche un “tirarsi 



17 

 

fuori” dalla comunità dei credenti, un ferire la Chiesa, corpo di Cristo. Il peccato allontana da 
Dio e, nello stesso tempo, dai fratelli. Smarrire il volto di Dio porta con sé lo smarrimento 
del volto dell’altro.  
Attraverso la lettura di quelle pagine di Vangelo nelle quali il Signore si rivela come Colui che 
salva da ogni forma di male, 17 i bambini saranno inoltre aiutati a vedere che in Gesù Dio si 
fa vicino a ciascuno di noi, che non c’è nulla che possa renderci non amabili ai suoi occhi.  
La Confessione, inoltre, non serve solamente a riparare il male commesso ma porta al 
contempo con sé, come ulteriore dono, anche la grazia santificante e preveniente per la vita 
di ogni giorno. Ogni confessione è, dunque, un passo in più verso la santificazione della 
propria vita. Infine, si deve ricordare che essa non è un buon atto che l’uomo compie: “andare 
a confessarsi” è già un dono di Dio, è risposta ad una sua chiamata. Egli ci previene, sa che il 
suo amore ci è necessario per vivere in modo più vero, più pieno, più bello e più buono.  
Ancora, si dovrà cominciare ad affrontare il tema della tentazione. La partita della nostra vita 
non si gioca su un campo neutro. Il male cerca sempre di contrapporsi al bene, provando, fin 
dall’alba dei tempi, a mostrare come desiderabili cose che in verità non lo sono affatto, e, anzi, 
finiscono con il distruggere la nostra vita e le nostre relazioni. Paradigmatico in tal senso 
l’episodio del peccato originale. Una volta mangiato dell’albero della conoscenza del bene e 
del male, il cui frutto il tentatore è riuscito a far appunto apparire come desiderabile, Adamo 
ed Eva all’improvviso mostrano paura nei confronti di Dio, che pure fino a quel momento 
aveva dato loro ogni cosa. Dopodiché inizia un processo nel quale ciascuno incolpa qualcun 
altro, senza assumersi le proprie responsabilità. Il peccato, come dicevamo, distorce lo 
sguardo su Dio e sui fratelli. Non si può dunque essere ingenui: si tratta di essere coscienti 
che per rimanere su una via di bene c’è da intraprendere un combattimento spirituale. Dice 
bene l’autore del libro del Siracide: “Figlio, se ti presenti per servire il Signore,	preparati alla 
tentazione. Abbi un cuore retto e sii costante,	non ti smarrire nel tempo della prova. Stai unito 
a lui senza separartene, perché tu sia esaltato nei tuoi ultimi giorni”.18  
Un’ultima considerazione: oggi emerge in maniera sempre più forte una certa propensione 
alla confessione diretta (“io mi confesso con Dio e non con il prete”). Tale fatto ci spinge a 
sottolineare la fondazione biblica del Sacramento, la volontà esplicita di Gesù Cristo a volerlo 
ed istituirlo così come ci è giunto (cf. Gv 20, 21-23). Sarà utile, all’inizio della presentazione 
di tale Sacramento soffermarsi con una certa calma su alcuni episodi evangelici nei quali Gesù 
perdona i peccati, e far notare come già allora i farisei, e con loro altri, lo accusassero per il 
fatto che nessuno sulla terra può perdonare i peccati, se non Dio solo (cf. Mc 2,7). Davanti 
ad una gestione privata di questo Sacramento è necessario farne riscoprire la dimensione 
ecclesiale e comunitaria. Infatti, come abbiamo detto, con il peccato non si ferisce solamente 
Dio ma anche la Chiesa, che è il Corpo di Cristo. Come ci attesta l’apostolo Paolo: “se un 
membro soffre, tutte le membra soffrono insieme” (1Cor 12,26).  
 
Il Sacramento della Penitenza 
 
A partire da quanto detto, si possono tracciare alcune linee per impostare la preparazione alla 
ricezione di questo Sacramento.  

 
17 Cf. gli incontri con i peccatori (Zaccheo, Matteo), i malati (il cieco Bartimeo, il paralitico), le parabole della 
misericordia (la pecorella smarrita, il padre misericordioso, il buon samaritano, il pubblicano al tempio).  
18 Sir 2, 1-3. Tutto il capitolo può però essere utile a riguardo di questo tema.  



18 

 

1. L’abbraccio del Padre Partendo dalla parabola del Padre misericordioso si possono 
introdurre i fanciulli al tema dell’amore di Dio per l’uomo, al 
suo chinarsi sulle sue ferite, al suo abbraccio per chi umilmente 
si riconosce peccatore e quindi bisognoso d’amore. Cf. Lc 15, 
11-24.  

 
2. Fondazione biblica La necessità della Confessione Sacramentale, così com’è 

prevista dalla Chiesa, può essere presentata a partire dalla 
fondazione biblica del Sacramento (Gv 20, 21-23) e 
accompagnata dai gesti di perdono di Cristo (il paralitico, la 
Maddalena). 

 
3. La Confessione Cos’è la Confessione? È il Sacramento istituito da Gesù 

Cristo per rimettere i peccati commessi dopo il Battesimo.  
 Quante e quali cose si richiedono per fare una buona 

Confessione? A. L’esame di coscienza (spiegazione dell’esame di 
coscienza: come dev’essere fatto – analizzando i 10 
comandamenti, o il Credo... -). B. Il dolore per i peccati (l’atto di 
contrizione del cuore è necessario per chiedere e ottenere il 
perdono). C. Il proponimento di non commetterne più (che non 
significa che non se ne faranno più, ma che si ha il vivo 
desiderio di allontanarsi dal peccato). D. L’accusa dei peccati (è 
l’elencazione, senza giustificazioni, dei propri peccati al 
ministro validamente ordinato). E. La soddisfazione o penitenza 
(sono delle preghiere o degli atti di carità che il ministro 
richiede al penitente come segno della sua volontà di riscatto). 

 
4. Il Peccato Definizione: è un’offesa fatta a Dio disobbedendo alla sua Legge. Il 

peccato lo si può commettere in quattro modi: coi pensieri, con 
le parole, con le opere e con le omissioni. Risulterà necessario 
mostrare la distinzione tra peccato mortale, peccato grave e 
peccato veniale. Il primo è una disobbedienza alla Legge di Dio 
in cosa grave, fatta con piena vertenza e deliberato consenso 
(ricordare che queste tre sono le caratteristiche per avere un 
peccato mortale: materia grave – oggetto strettamente proibito o 
prescritto -, deliberato consenso – volontà libera nella decisione -, 
piena avvertenza – una coscienza chiara); il peccato mortale fa 
perdere la grazia santificante che è la vita dell’anima e 
impedisce di accostarsi all’Eucaristia o agli altri sacramenti (se 
non in caso di morte imminente).19 Il peccato grave comporta 
l’allontanamento dalla grazia necessaria ad una vita santa. Il 
peccato veniale è un atto che pone il cristiano in 
contraddizione con la vita della grazia, ma non sino al punto di 

 
19 Se ci si accosta ai sacramenti in stato di peccato mortale si commette un sacrilegio. Esso deve essere 
confessato quanto prima.  



19 

 

distruggerla. Possono essere infine qui introdotti i vizi capitali, 
in contrapposizione alle virtù teologali e cardinali.  

 
5. Preghiere              Atto di dolore. Ne esistono varie formule, si può scegliere 

quella che si ritiene più opportuna.  
 
6. Come Confessarsi? Ogni confessione va preparata attraverso l’esame di coscienza, 

il quale si innesta nella consapevolezza che sempre siamo amati 
dal Padre. Sulla modalità del come, di fatto, ci si confessa, 
rimandiamo alla lettura e analisi della celebrazione del rito, 
presente nel rituale per la Celebrazione della Penitenza. 

 
7. Testi di riferimento: Catechismo della Chiesa Cattolica: nn. 1422-1498, 385-421, 

1846-1876.  
 Rituale per la Celebrazione del Sacramento.   
 Lettera di Giovanni Paolo II, Reconciliatio et Poenitentia.  

 
 

§ Eucarestia: 
 
Obiettivo: scoprire nell’Eucarestia una strada fondamentale per alimentare il nostro essere in 
comunione con Gesù e fra di noi. 
 
Icona: Lc 22, 14-20  
 
Quando venne l'ora, Gesù prese posto a tavola e gli apostoli con lui, e disse loro: "Ho tanto desiderato mangiare 
questa Pasqua con voi, prima della mia passione, perché io vi dico: non la mangerò più, finché essa non si 
compia nel regno di Dio". E, ricevuto un calice, rese grazie e disse: "Prendetelo e fatelo passare tra voi, perché 
io vi dico: da questo momento non berrò più del frutto della vite, finché non verrà il regno di Dio". Poi prese 
il pane, rese grazie, lo spezzò e lo diede loro dicendo: "Questo è il mio corpo, che è dato per voi; fate questo in 
memoria di me". E, dopo aver cenato, fece lo stesso con il calice dicendo: "Questo calice è la nuova alleanza 
nel mio sangue, che è versato per voi".  
 
Tappa: prima Comunione. 

 
Dio-Padre ci chiama a sederci alla mensa del Pane e del Vino di salvezza offertoci dal Figlio 
suo per la potenza dello Spirito Santo. Seduti a quella mensa divina e umana, i cristiani 
ristorano le proprie forze, saziando quella fame e sete che nascono in chi si impegna nel vivere 
testimoniando la propria fede in Cristo.  
La prima Comunione è da sempre uno dei momenti forti nella vita dei fanciulli. Si deve fare 
il possibile perché i bambini non siano distolti nella loro preparazione da un’eccessiva 
attenzione sui regali da ricevere. Il mondo adulto tante volte su questo non aiuta, anche a 



20 

 

causa di una mancanza di testimonianza nel percepire l’importanza di questo passo per la vita 
di fede.  
La catechesi, in quest’anno preparatorio alla Prima Comunione, dovrà concentrarsi sul 
mistero di Gesù Cristo che, al vertice della sua vita terrena, si consegna a noi nelle specie del 
pane e del vino (Mt 26, 20-30). Il racconto dell’ultima cena di Gesù con i suoi, segna 
l’istituzione dell’Eucaristia: non è un bel racconto, né una bella favola. Il fatto storico, 
celebrato nel memoriale della Liturgia, è il riattualizzarsi del sacrificio incruento di Cristo 
sull’altare, allora del Golgota, oggi del mondo. È importante far notare e sottolineare che 
Gesù esplicitamente, quasi in modo imperativo, chiede di mangiare e bere di Lui: “Prendete e 
mangiate”, “Prendete e bevete” e “fate questo in memoria di me”. Come a dire: “figli miei, se volte 
farmi vivere, se volete rendermi presente, non solo dovete spezzare il pane e versare il vino, 
ma dovete prendere e mangiare questo pane e prendere e bere questo vino, poiché quel pane 
e quel vino sono Io. E ogni volta che lo farete, voi mi renderete ancora presente e vivo in 
mezzo a voi”.  
Introdotti al Mistero Eucaristico attraverso le narrazioni bibliche20, i bambini siano aiutati, 
grazie all’analisi della celebrazione dell’Eucaristia e con l’uso del Messale Romano,21 a 
comprendere cosa significa il termine Eucaristia. Accade di sentire espressioni del tipo: 
“andare a prendere l’Ostia”, o “ascoltare la Messa”. Sono espressioni che indicano una 
mancanza di consapevolezza di ciò che si vive nella Messa. Eucaristia letteralmente significa 
infatti “rendimento di grazie”. L’Eucaristia non è una cosa: è una Persona, non 
dimentichiamolo. Non si “ascolta”, “prende” e nemmeno “partecipa” alla Messa: in quanto 
battezzati, tutti celebriamo l’Eucaristia, tutti ci uniamo al rendimento di grazie che Gesù eleva 
al Padre, facendoci anche noi offerta con Lui. Offrire con Lui la nostra vita al Padre significa 
fare di essa un rendimento di grazie, una risposta grata all’amore col quale il Padre ci ama.  
 
L’Eucaristia è: 1. Ringraziamento (Eucaristhin = rendere grazie), Gesù ha lasciato come testamento ai 
credenti di radunarsi a celebrare un rito che si chiama «Eucaristia», cioè ringraziamento. Noi sappiamo che 
il ringraziare è per i nostri animi chiusi e inariditi un’arte difficile, ma il Signore ci è venuto incontro e ha 
posto tra le nostre mani la sua stessa azione di grazie con la quale possiamo, per così dire, sdebitarci con 
l’Autore di ogni dono perfetto (Cf. Gc. 1,17). 2. Alleanza. L’Eucaristia è un patto tra Dio e noi: tutto il 
Cristianesimo è nato da questa strabiliante notizia... il Dio eterno ha voluto legarsi indissolubilmente alla 
famiglia umana. L’Eucaristia – rito della nuova ed eterna alleanza – è alimento della nostra speranza, della 
nostra fiducia anche nelle ore più oscure, della nostra certezza che alla fine Dio, alleato con noi, non manca 
mai di intervenire. Questo patto di alleanza ha come mediatore unico Gesù Cristo, nel cui sangue si è sancita 
l’unione tra Dio e l’uomo, ogni uomo! È un patto con cui noi ci siamo legati a Dio, e in ogni Messa noi 
rinnoviamo i nostri impegni: l’osservanza di tutti i comandamenti, l’accoglienza del comandamento dell’amore, 
la fedeltà all’unico Dio, senso e traguardo della nostra vita. 3. Festa di comunione. L’Eucaristia 
vivamente e coscientemente celebrata toglie il dramma dalla nostra esistenza, perché ci assicura la vicinanza di 
Dio; è una risposta che confonde la superbia dell’uomo che aspira a farsi lui signore unico in un universo 
svuotato della divinità. L’Eucaristia è, dunque, festa: festa di un’assenza vinta... Dio è con noi; di un silenzio 
oltrepassato da una Parola viva... Dio ci parla; di un mondo, già ridotto a deserto, che torna ad essere la casa 

 
20 Oltre all’ultima Cena e al racconto di Emmaus, si può utilmente far menzione della manna nell’esperienza 
dell’Esodo, mostrandone però le debite differenze. 
21 Può risultare utile far conoscere loro i testi delle diverse preghiere eucaristiche, i quali offrono importanti 
spunti per entrare con maggiore profondità in ciò che si celebra nell’Eucaristia. Per approfondire le varie 
solennità dell’anno liturgico, invece, possono essere molto utili i prefazi.  



21 

 

del Re...Dio abita in mezzo a noi! 4. Presenza di Cristo. L’eucaristia è un regalo divino da adorare, fare 
proprio, mangiare, contemplare, «leggere», perché porta in sé i segni della mentalità e della vita del Donatore, 
e ci può svelare quali siano le prerogative di ogni azione salvifica (da “La meraviglia dell’evento 
cristiano” di G.Biffi).  
 
Altra parola molto importante per comprendere l’Eucaristia è memoriale. Nella celebrazione 
liturgica non avviene la semplice riproposizione o il semplice racconto di un evento passato. 
La parola memoriale indica che lo Spirito ci prende e ci rende contemporanei degli eventi che 
stiamo celebrando. Siamo presi e immersi negli eventi della vita del Signore Gesù così da 
attingere da Lui la sua forza. Egli si dona come pane spezzato per noi, perché noi possiamo 
avere la forza per “spezzarci” per gli altri, perché sappiamo come Lui essere costruttori di 
comunione (cf. At 4, 32: “la moltitudine di coloro che erano diventati credenti aveva un cuore 
solo e un'anima sola”): l’Eucarestia fa la Chiesa, sfocia nella vita comunitaria. Le due epiclesi 
della Messa, cioè le due invocazioni dello Spirito Santo sulle specie eucaristiche e 
sull’assemblea, stanno ad indicare che proprio questo è il fine dell’Eucaristia: rendere corpo 
di Cristo le specie eucaristiche, il pane ed il vino, così che, nutrendoci di esse, anche noi 
diveniamo suo corpo. Quel pane che noi spezziamo, quel pane che è Cristo, si divide per noi, 
si fa nostro cibo, perché noi, con le nostre vite, nelle nostre relazioni, attraverso i legami che 
tessiamo, torniamo a ricomporne l’unità.22  
Un ultimo passo nel percorso formativo potrà essere quello di aiutare i bambini a conoscere 
il significato dello spazio sacro della chiesa, con i suoi diversi luoghi, e le suppellettili 
liturgiche, con tutto ciò che si utilizza durante la celebrazione della Messa. Dice il Direttorio 
al n. 221: “ogni cultura, società o comunità dispone non solo di un proprio linguaggio verbale, 
iconico e gestuale, ma si esprime e comunica anche attraverso lo spazio. Similmente la Chiesa 
ha dato significati specifici ai propri spazi, usando gli elementi dell’architettura in funzione 
del messaggio cristiano”. I nostri padri, stupiti e commossi dalla presenza del «mistero della 
fede», cioè dell’avvenimento centrale e più determinante della vicenda umana, erano solleciti 
nel convocare tutte le arti e tutti i tesori allo scopo di onorare il sacrificio di Cristo. Pare invece 
che il nostro tempo abbia scelto una strada diversa: mentre le nostre case si fanno sempre più 
belle e fornite di comodi e lussi, noi riserviamo il nostro amore per la povertà ai luoghi del 
culto divino. Questi aspetti vanno comunicati ai fanciulli perché possano comprendere il 
perché delle chiese e il giusto atteggiamento da tenere al loro interno.  
 
Il Sacramento dell’eucaristia  
 
A partire da quanto detto, si possono tracciare alcune linee per impostare la preparazione alla 
ricezione di questo Sacramento.  
 
1. Fondazione biblica Lettura dinamica e spiegazione dei racconti della Cena (Mt 26,20–ss 

/ Mc 14,17–ss / Lc 22,14–ss): la volontà di Gesù a rimanere con 
noi! 

 

 
22 Unità che, tuttavia, va ricordato, sarà definitiva solo alla fine dei tempi. Il suo raggiungimento pieno non 
può che essere dono del Signore.  



22 

 

2. Eucaristia La celebrazione; la preparazione; entrare in chiesa (rispetto del luogo 
– silenzio); i Gesti (stare in piedi, in ginocchio, seduti...).  

 L’accoglienza (i riti di introduzione); riconoscere una Presenza che 
ama (Atto penitenziale); Egli parla (la Liturgia della Parola), Egli 
insegna per la vita (l’omelia e il Credo), Egli provvede a noi (la 
presentazione dei Doni), Egli si rende presente (la Consacrazione), 
Egli ci riunisce (il Memoriale), Egli si dona (la Comunione;) il 
Ringraziamento (personale e comunitario); la Missione (riti 
conclusivi); lo spazio sacro della chiesa e quanto viene utilizzato per 
la celebrazione.  

 
3. La Domenica              San Giovanni Paolo II: Dies Domini sul giorno festivo. 
 
4. L’adorazione Iniziare a comunicare l’importanza del trovare momenti di 

adorazione personale davanti all’Eucaristia e alla pratica della visita 
al Santissimo. Anche questo è obbedire ad un invito di Cristo: 
“venite in disparte a riposarvi un poco”. 

 
5. Testi di riferimento Catechismo della Chiesa Cattolica: nn. 1322 – 1419.  

Sacrosanctum Conciulium cap. II “Il mistero Eucaristico”, in 
Documenti del Concilio Ecumenico Vaticano II. Catechismo degli 
Adulti, cap.16 § 4.  
Messale Romano (soprattutto nei Principi e Norme).  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



23 

 

V-VI-VII anno:  
L’amore verso il prossimo 

 
Meta generale sarà quella di educare al dono di sé seguendo un Dio che per primo si è 
totalmente donato all’uomo. Si ricomprendono le tematiche affrontate negli anni precedenti 
ripresentando però il tutto in maniera più adatta alla nuova età dei ragazzi. “È importante che 
la catechesi accompagni con cura questo passaggio delicato […]. Non avendo timore di 
puntare all’essenziale, la proposta di fede ai preadolescenti si preoccuperà di seminare nei loro 
cuori i germi di una visione di Dio che in seguito potrà maturare: il kerygma racconterà 
specialmente il Signore Gesù come fratello che ama, come amico che aiuta a vivere al meglio 
le relazioni, che non giudica, è fedele, valorizza le risorse e i sogni, portando a compimento i 
desideri di bellezza e di bene. Inoltre, la catechesi è invitata a riconoscere il protagonismo dei 
preadolescenti, a creare un contesto di relazioni significative di gruppo, a dare spazio 
all’esperienza, a creare un clima nel quale si accolgono le domande facendole interagire con 
la proposta del Vangelo.23  Il preadolescente può entrare più facilmente nel mondo 
dell’esperienza cristiana scoprendo che il Vangelo tocca proprio le dinamiche relazionali ed 
affettive a cui egli è particolarmente sensibile. Il catechista, capace di fiducia e attesa, prenderà 
sul serio i dubbi e le inquietudini del preadolescente, facendosi suo compagno discreto ma 
presente”.24  
Inoltre, si punterà ancora di più a costruire un legame con la propria comunità parrocchiale e 
con la propria diocesi e ad educare alla liturgia, alla comunione e alla missione. Non si trascuri 
di far conoscere ai ragazzi figure significative della propria parrocchia o della propria zona. Si 
valorizzi la presenza degli anziani e la loro testimonianza di fede. Scrive Papa Francesco: sono 
gli anziani a trasmetterci l’appartenenza al Popolo santo di Dio. La Chiesa, così come la società, ha bisogno 
di loro. Essi consegnano al presente un passato necessario per costruire il futuro. Onoriamoli, non priviamoci 
della loro compagnia e non priviamoli della nostra, non permettiamo che siano scartati! 25 
 

 

§ La fedeltà:  
 
Obiettivo: scoprire la fedeltà di Dio alla quale siamo chiamati a rispondere con la nostra 
fedeltà. La nostra storia si inserisce nella grande storia del popolo di Dio.  
 
Icona: Mt 28, 16-20  
 

 
23 Ad esempio si può stimolare i ragazzi a portare esempi di figure per loro significative presentandoli loro 
stessi al resto del gruppo. Da un’attività di questo tipo possono nascere significativi stimoli per il confronto.  
24 Dir 247.  
25 Messaggio del Santo Padre Francesco in occasione della III Giornata Mondiale dei Nonni e degli Anziani.  



24 

 

In quel tempo gli undici discepoli andarono in Galilea, sul monte che Gesù aveva loro indicato. Quando lo 
videro, si prostrarono. Essi però dubitarono. Gesù si avvicinò e disse loro: "A me è stato dato ogni potere in 
cielo e sulla terra. Andate dunque e fate discepoli tutti i popoli, battezzandoli nel nome del Padre e del Figlio 
e dello Spirito Santo, insegnando loro a osservare tutto ciò che vi ho comandato. Ed ecco, io sono con voi tutti 
i giorni, fino alla fine del mondo". 
 
Tappa: Consegna del Vangelo. 
 

Alla luce delle premesse delineate sopra, a questa età diventa ancora più importante che i 
ragazzi vedano la vita cristiana non come un insieme di regole e principi, ma come una storia 
di salvezza. Una storia che non parte da noi, ma da Dio, il quale si avvicina a tal punto 
all’uomo da arrivare a donare la sua vita per noi. In questo anno in particolare si è chiamati a 
scoprire che ciascuno di noi è parte di questa storia di salvezza e a capire che la nostra fede 
altro non è che una risposta alla grande chiamata di Dio.  
 
La storia della salvezza è raccontata nelle Sacre Scritture, testo nel quale siamo chiamati a far 
entrare sempre di più i ragazzi, aiutandoli a conoscere le storie dei personaggi più importanti 
sia dell’Antico che del Nuovo Testamento. Questi testi non dovranno essere presentati come 
semplici racconti, ma come l’attestazione della fedeltà di Dio nei confronti dell’uomo. Si 
dovrà spiegare che ognuno dei libri che compongono la Bibbia appartiene ad un determinato 
genere letterario e che deve essere interpretato in funzione di ciò. Si dovrà spiegare che 
culmine della Rivelazione è la vicenda di Gesù di Nazaret, nel quale trovano compimento 
tutte le Scritture. Egli sta al centro di tutto e in funzione della sua storia va letto poi tutto il 
resto. È Lui che ha rivelato in maniera definitiva il volto e il cuore del Padre. Con 
l’incarnazione Dio non è più “solamente” Parola, ma diventa Carne, la Carne della nostra vita, 
la Carne della nostra storia di salvezza.  
 
LA SACRA BIBBIA 
La parola Bibbia deriva dal termine greco βιβλία (biblìa) che significa "libri". Essa è il testo 
sacro della fede ebraica e di quella cristiana ed è formata da libri che sono tra loro differenti 
per origine, genere, composizione, lingua, datazione e stile letterario. I testi sono stati 
composti lungo un ampio lasso di tempo, a partire da precedenti tradizioni orali, ed in seguito 
racchiusi in un canone, ovvero una lista definita di libri.  
La Bibbia ebraica 
Il termine "Bibbia ebraica" è solitamente usato per indicare i testi sacri della fede ebraica. La 
Bibbia ebraica è conosciuta anche con il nome Tanakh, parola formata dalle iniziali dei nomi 
delle tre parti nelle quali vengono raggruppati i suoi 24 libri: 
Torah (= Legge): 5 libri; Nebiìm (= Profeti): 8 libri; Ketubim (= Scritti): 11 libri.  
Essa (da cui dipende in gran parte quella cristiana) fu “redatta” in un periodo molto ampio 
che va tra il X e il II secolo a.C.   
Tutti i libri della Bibbia ebraica sono stati scritti in ebraico o aramaico. Già due secoli prima 
di Cristo, nelle comunità ebraiche di lingua greca, erano in uso delle Bibbie; la più antica è 



25 

 

quella chiamata “dei settanta” (traduzione greca dall’originale ebraico). È da questo testo che 
si arriverà alla formazione della Bibbia cristiana. 
 
La Bibbia cristiana 
Rispetto al Tanakh (Bibbia ebraica), il cristianesimo ha riconosciuto nel proprio Antico 
Testamento ulteriori libri, detti deuterocanonici (1 Maccabei, 2 Maccabei, Tobia, Giuditta, 
Sapienza, Siracide, Baruc).  I libri dell’Antico Testamento, che riguardano eventi che 
precedono la vicenda di Gesù, sono 46. Completano la Bibbia cristiana i 27 libri del Nuovo 
Testamento, scritti in lingua greca. La parola “Testamento” presa singolarmente significa 
“patto”, “alleanza”, un'espressione utilizzata dai cristiani per indicare il patto stabilito da Dio 
con gli uomini per mezzo del suo Figlio Gesù. 
Il canone della Bibbia è stato stabilito definitivamente solo durante il Concilio di Trento (8 
aprile 1546). I libri ufficiali che fanno parte del canone sono detti “canonici”, quelli che non 
sono nel canone si chiamano “apocrifi” (cioè “nascosti”). La prima traduzione latina della 
versione greca della Bibbia è detta “vulgata”, ed è stata redatta da San Girolamo verso la fine 
del IV secolo d.C. La prima traduzione ufficiale in lingua italiana risale al 1974. La versione 
attuale è invece del 2008.26  
I testi della Bibbia contengono un grande numero di storie e racconti. Per quel che riguarda 
l’Antico Testamento, come già accennato, dovrà essere spiegato bene ai ragazzi che ogni testo 
appartiene sempre ad un determinato genere letterario, e deve quindi essere interpretato in 
funzione di ciò. I primi capitoli della Bibbia (Gen 1-11), ad esempio, non vogliono essere una 
cronaca di fatti storici, una narrazione scientifica di come e di cosa sia avvenuto all’inizio della 
storia dell’umanità. Il loro scopo è quello di mostrare come all’origine di tutto ci sia Dio e la 
sua volontà di entrare in relazione con noi, sue creature.27 In questo modo si eviterà che i 

 
26 Elenco dei libri della Sacra Scrittura (73 libri). ANTICO TESTAMENTO (46 libri): Pentateuco (5): Genesi, 
Esodo, Levitico, Numeri, Deuteronomio. Libri Storici (16): Giosuè, Giudici, Rut, 1 Samuele, 2 Samuele, 1 
Re, 2 Re, 1 Cronache, 2 Cronache, Esdra, Neemia, Tobia, Giuditta, Ester, 1 Maccabei, 2 Maccabei. Libri 
Sapienziali (7): Giobbe, Salmi, Proverbi, Qoelet, Cantico dei Cantici, Sapienza, Siracide. Libri Profetici (18): 
Isaia, Geremia, Lamentazioni, Baruc, Ezechiele, Daniele, Osea, Gioele, Amos, Abdia, Giona, Michea, Naum, 
Abacuc, Sofonia, Aggeo, Zaccaria, Malachia. NUOVO TESTAMENTO (27 libri): Vangeli e Atti (5): 
Vangelo secondo Matteo, Marco, Luca, Giovanni, Atti degli Apostoli. Lettere (21): Lettere di San Paolo: 
Romani, 1 Corinzi, 2 Corinzi, Galati, Efesini, Filippesi, Colossesi, 1 Tessalonicesi, 2 Tessalonicesi, 1 Timoteo, 
2 Timoteo, Tito, Filemone. Lettera agli Ebrei. Lettere Cattoliche: Giacomo, 1 Pietro, 2 Pietro, 1 Giovanni, 2 
Giovanni, 3 Giovanni, Giuda. Apocalisse (1): Apocalisse.  
27 Elenchiamo qui alcuni dei racconti più rilevanti dell’Antico Testamento, fornendo per ciascuno qualche 
sottolineatura: Creazione del mondo e dell’uomo (Gen 1 e 2): Dio è all’origine della mia esistenza, è il mio Creatore, 
e continua a soffiare in me il suo Spirito di vita. Sono creato a immagine e somiglianza di Dio, di un Dio che 
è Trinità, che nel suo intimo è dunque essenzialmente comunione, e questo ci ricorda che siamo esseri 
chiamati a vivere in relazione. Il peccato di Adamo e Eva (Gen 3): Il peccato è la ribellione dell’uomo nei 
confronti di Dio, il volersi sostituire a Lui. È questa ribellione ad aver fatto entrare la morte nel mondo (cf. 
Rm 5, 12-19). Caino e Abele (Gen 4): Il peccato nei confronti di Dio ha sempre ripercussioni sul rapporto con 
gli altri, finendo per farceli vedere come rivali, invece che come fratelli e sorelle. Noè e il diluvio universale (Gen 
6-7): L’acqua del diluvio spazza via il male dalla terra. È questa un’immagine del Battesimo: Dio è sempre 
pronto a darmi una ulteriore possibilità, a prendere su di sé il male da me commesso. Abramo (Gen 12-22): 
La chiamata di Dio ad Abramo è immagine dell’invito che Egli rivolge ad ogni uomo e ad ogni donna a 
seguirlo e ad entrare a far parte della sua discendenza, di quella storia di salvezza i cui inizi sono narrati nelle 



26 

 

ragazzi pensino alle verità di fede come a verità che stanno in contrasto con quelle della 
scienza. Prendendo il caso della Creazione: la fede ci dice chi ha creato il mondo e perché, la 
scienza ci spiega il come (non tutti sanno, tra l’altro, che la teoria del big bang è stata formulata 
nei suoi inizi da un sacerdote belga, Georges Lemaître).  
Si dovranno cercare dunque le modalità più adatte per presentare ai ragazzi i racconti 
principali, mostrando loro come tutto debba essere letto alla luce della vicenda di Gesù. È il 
Nuovo Testamento infatti, ed in particolare i racconti dei Vangeli, a costituire l’apice della 
Rivelazione: è nelle parole e nei gesti di Gesù di Nazaret che si rivela in maniera piena il volto 
del Padre (cf. Gv 14,9).  
Un altro elemento sarà fondamentale per la nostra catechesi: dovrà essere sottolineato con 
forza che il Vangelo non vuole primariamente dirci cosa dobbiamo fare, bensì raccontare 
quanto Dio abbia fatto per noi. Ogni testo va dunque approcciato attraverso tre domande 
fondamentali, così che sia sempre messo al centro l’annuncio del kerygma:  
- Come questo brano mi racconta che Dio mi ama?  
- Come emerge che è un Dio che dà la vita per me per salvarmi?  
- Come emerge che Dio è vivo e che oggi continua a camminare al mio fianco?28  
In questo modo davvero può emergere come il Vangelo sia buona notizia! Solo una volta 
ricordato che chi mi parla in quelle pagine è un Dio che mi ama alla follia, possiamo fare 
anche il passo successivo, ponendoci la domanda: “Cosa dice a me questo brano del Vangelo? 
Come posso tentare di viverlo nella mia quotidianità?”.29  

 

Scritture. La nascita di Isacco attesta che Dio mantiene sempre le sue promesse. Il sacrificio di Isacco 
introduce nel tema dell’obbedienza nei confronti di Dio, che mai delude e che sempre porta alla salvezza, 
anche se a volte attraverso vie che restano misteriose. Giuseppe (Gen 37-50): Dio sa trarre storie di bene anche 
a partire da situazioni che si originano dal male che l’uomo può compiere. Giuseppe fa esperienza che Dio 
non lo abbandona mai. Mosè (Esodo): Il passaggio del Mar Rosso segna il passaggio dalla schiavitù in Egitto 
alla libertà. È Dio che dona questa libertà, e solo restando nella relazione con Lui impariamo a spenderla al 
meglio. Si tratta della libertà di vivere da figli di Dio, sapendo di avere sempre il Signore come guida e 
compagno di viaggio. In quest’ottica, i comandamenti racchiusi nelle tavole della legge non vanno visti come 
delle imposizioni, ma come degli strumenti per vivere l’Amore verso Dio e verso il prossimo. Davide (1 e 2 
Samuele): Dio non guarda le apparenze, ma ciò che è presente nel cuore. La storia di Davide è segnata da 
grandi slanci ma anche da grandi peccati. Essa ci ricorda che anche noi possiamo sbagliare, ma ci mostra 
soprattutto la pedagogia di un Dio che è sempre pronto a perdonarci e a riabbracciarci.  
28 Cf. IV capitolo dell’esortazione apostolica Christus vivit: “Il grande annuncio per tutti i giovani”.  
29 Si propongono alcuni episodi evangelici grazie ai quali i ragazzi possono essere aiutati a cogliere come il 
Vangelo parli alla nostra vita (sono riportati qui solo alcuni spunti). Annunciazione a Maria (Lc 1,26-40) e a 
Giuseppe (Mt 1,18-25): il sì di Maria e Giuseppe può essere anche il mio sì. Nascita di Gesù e visita dei magi (Mt 
2,1-12): si incontra il Signore mettendosi in cammino. Battesimo e figura di Giovanni Battista (Mc 1,1-11): il 
Battesimo ci rende figli nel Figlio. Tentazioni nel deserto (Mt 4,1-11): la Scrittura come “arma contro le 
tentazioni. Chiamata degli apostoli (Mc 1,16-20): il Signore chiama anche me vicino a sé. Parabola del seminatore 
(Mc 4,1-9): Dio semina sempre con fiducia la sua Parola nel terreno della storia. Tempesta sedata (Mc 4,35-41): 
nelle tempeste della vita il Signore non abbandona e ci invita a non temere, a confidare in Lui. Missione dei 
dodici (Mc 6,7-13): il Signore manda me, sceglie di aver bisogno di me come suo collaboratore. Moltiplicazione 
dei pani (Mc 6,30-44): il Signore può fare “molto” anche con il mio “poco”. Parabola dei talenti (Mt 25,14-30): 
ciò che mi è donato da Dio, i miei talenti, non deve essere tenuto nascosto ma mi è dato perché sia messo in 
circolo così che possa portare frutto. Il giudizio finale (Mt 25,31-46): saremo giudicati sull’Amore. La parabola 
del padre misericordioso (Lc 15,11-32): Dio non giudica, attende sempre e solo di potermi riaccogliere nel suo 
abbraccio. Il grande comandamento (Mc 12,28-34): il fondamento della legge è l’Amore a Dio che si concretizza 



27 

 

Un ultimo passaggio sarò quello di scoprire che la fedeltà di Dio si prolunga nella storia 
attraverso l’opera della Chiesa, nonostante anch’essa sia una realtà imperfetta.  
 
 

§ La Misericordia: 
 
Obiettivo: scoprire la misericordia di Dio come cammino verso la pienezza dell’amore. 
Sempre di più si impara a valutarsi in rapporto alle azioni di Gesù.  
 
Icone: Mt 25, 31-46  
 
In quel tempo Gesù disse: “Quando il Figlio dell'uomo verrà nella sua gloria, e tutti gli angeli con lui, siederà 
sul trono della sua gloria. Davanti a lui verranno radunati tutti i popoli. Egli separerà gli uni dagli altri, 
come il pastore separa le pecore dalle capre, e porrà le pecore alla sua destra e le capre alla sinistra. Allora il 
re dirà a quelli che saranno alla sua destra: "Venite, benedetti del Padre mio, ricevete in eredità il regno 
preparato per voi fin dalla creazione del mondo, perché ho avuto fame e mi avete dato da mangiare, ho avuto 
sete e mi avete dato da bere, ero straniero e mi avete accolto, nudo e mi avete vestito, malato e mi avete visitato, 
ero in carcere e siete venuti a trovarmi". Allora i giusti gli risponderanno: "Signore, quando ti abbiamo visto 
affamato e ti abbiamo dato da mangiare, o assetato e ti abbiamo dato da bere? Quando mai ti abbiamo visto 
straniero e ti abbiamo accolto, o nudo e ti abbiamo vestito? Quando mai ti abbiamo visto malato o in carcere 
e siamo venuti a visitarti?". E il re risponderà loro: "In verità io vi dico: tutto quello che avete fatto a uno 
solo di questi miei fratelli più piccoli, l'avete fatto a me". Poi dirà anche a quelli che saranno alla sinistra: 
"Via, lontano da me, maledetti, nel fuoco eterno, preparato per il diavolo e per i suoi angeli, perché ho avuto 
fame e non mi avete dato da mangiare, ho avuto sete e non mi avete dato da bere, ero straniero e non mi avete 
accolto, nudo e non mi avete vestito, malato e in carcere e non mi avete visitato". Anch'essi allora 
risponderanno: "Signore, quando ti abbiamo visto affamato o assetato o straniero o nudo o malato o in carcere, 
e non ti abbiamo servito?". Allora egli risponderà loro: "In verità io vi dico: tutto quello che non avete fatto a 
uno solo di questi più piccoli, non l'avete fatto a me". E se ne andranno: questi al supplizio eterno, i giusti 
invece alla vita eterna".”  
 
Mt 5,1-12  
 
In quel tempo, vedendo le folle, Gesù salì sul monte: si pose a sedere e si avvicinarono a lui i suoi discepoli. Si 
mise a parlare e insegnava loro dicendo: "Beati i poveri in spirito, perché di essi è il regno dei cieli. Beati quelli 
che sono nel pianto, perché saranno consolati. Beati i miti, perché avranno in eredità la terra. Beati quelli che 
hanno fame e sete della giustizia, perché saranno saziati. Beati i misericordiosi, perché troveranno misericordia. 
Beati i puri di cuore, perché vedranno Dio. Beati gli operatori di pace, perché saranno chiamati figli di Dio. 

 

nell’amore al prossimo. Passione e Morte (Gv 18-19): Gesù dà la sua vita per noi. Resurrezione (Gv 20): la morte 
non ha mai l’ultima parola. Pietro mi ami? (Gv 21,15-19): la vita cristiana è una risposta d’amore all’amore con 
il quale il Signore ci raggiunge ogni giorno. Ascensione (Mt 28,16-20): Gesù mi invita a essere suo testimone 
assicurandomi che mi starà sempre accanto.  



28 

 

Beati i perseguitati per la giustizia, perché di essi è il regno dei cieli. Beati voi quando vi insulteranno, vi 
perseguiteranno e, mentendo, diranno ogni sorta di male contro di voi per causa mia. Rallegratevi ed esultate, 
perché grande è la vostra ricompensa nei cieli. Così infatti perseguitarono i profeti che furono prima di voi.  
 
Tappa: Consegna delle opere di misericordia.  

 
Scrive Papa Francesco nella Misericordiae Vultus, la bolla di indizione del giubileo straordinario 
della misericordia, ai numeri 1, 2 e 10: Gesù Cristo è il volto della Misericordia del Padre. Il mistero 
della fede cristiana sembra trovare in questa parola la sua sintesi. Essa è divenuta viva, visibile e ha raggiunto 
il suo culmine in Gesù di Nazareth. Il Padre, «ricco di misericordia» (Ef 2,4), dopo aver rivelato il suo nome 
a Mosè come «Dio misericordioso e pietoso, lento all’ira e ricco di amore e di fedeltà» (Es 34,6), non ha cessato 
di far conoscere in vari modi e in tanti momenti della storia la sua natura divina. Nella «pienezza del tempo» 
(Gal 4,4), quando tutto era disposto secondo il suo piano di salvezza, Egli mandò suo Figlio nato dalla 
Vergine Maria per rivelare a noi in modo definitivo il suo amore. Chi vede Lui vede il Padre (cfr Gv 14,9). 
Gesù di Nazareth con la sua parola, con i suoi gesti e con tutta la sua persona rivela la misericordia di Dio. 
Abbiamo sempre bisogno di contemplare il mistero della misericordia. È fonte di gioia, di serenità e di pace. 
È condizione della nostra salvezza. Misericordia: è la parola che rivela il mistero della SS. Trinità. 
Misericordia: è l’atto ultimo e supremo con il quale Dio ci viene incontro. Misericordia: è la legge fondamentale 
che abita nel cuore di ogni persona quando guarda con occhi sinceri il fratello che incontra nel cammino della 
vita. Misericordia: è la via che unisce Dio e l’uomo, perché apre il cuore alla speranza di essere amati per 
sempre nonostante il limite del nostro peccato. 
 
L’architrave che sorregge la vita della Chiesa è la misericordia. Tutto della sua azione pastorale dovrebbe 
essere avvolto dalla tenerezza con cui si indirizza ai credenti; nulla del suo annuncio e della sua testimonianza 
verso il mondo può essere privo di misericordia. La credibilità della Chiesa passa attraverso la strada 
dell’amore misericordioso e compassionevole. La Chiesa «vive un desiderio inesauribile di offrire misericordia». 
È triste dover vedere come l’esperienza del perdono nella nostra cultura si faccia sempre più diradata. Perfino 
la parola stessa in alcuni momenti sembra svanire. Senza la testimonianza del perdono, tuttavia, rimane solo 
una vita infeconda e sterile, come se si vivesse in un deserto desolato. È giunto di nuovo per la Chiesa il tempo 
di farsi carico dell’annuncio gioioso del perdono. È il tempo del ritorno all’essenziale per farci carico delle 
debolezze e delle difficoltà dei nostri fratelli. Il perdono è una forza che risuscita a vita nuova e infonde il 
coraggio per guardare al futuro con speranza.  
 
L’invito che Gesù pone a ciascuno di noi ad essere misericordiosi non si regge sulla nostra 
forza di volontà, ma sulla contemplazione della Misericordia del Padre. Dice il Direttorio al 
n. 51: “sempre meglio si comprende che non c’è annuncio della fede se questo non è segno 
della misericordia di Dio”.  
In questo anno, in cui i ragazzi iniziano ad entrare nel vasto e complesso mondo 
dell’adolescenza, possiamo aiutarli a scoprire la bellezza dell’Amore misericordioso di Gesù e 
la volontà di vivere noi in prima persona questa Misericordia gli uni nei confronti degli altri, 
soprattutto verso chi fa più fatica e più ne ha bisogno.  
Primo strumento per raggiungere questo obiettivo è quello di soffermarsi su quegli episodi 
del Vangelo dove con più forza emerge questo tema. Pensiamo in particolare alle tre parabole 



29 

 

della Misericordia (pecorella smarrita, dramma perduta, padre misericordioso) descritte nel 
capitolo 15 del Vangelo di Luca. Altro brano certamente significativo è quello del giudizio 
finale (Mt 25, 31-46), nel quale le opere di misericordia sono presentate come via per giungere 
alla salvezza, invitandoci al contempo a riconoscere la reale presenza di Gesù nel povero e 
nel sofferente. Sarà dunque importante aiutare i ragazzi a capire che il servizio e la carità sono 
vie che aprono ad un effettivo incontro con Cristo.  
Allo studio del suddetto brano potrà far seguito l’analisi delle 14 opere di misericordia (7 
corporali e 7 spirituali) che la Chiesa propone ad ogni discepolo di Gesù, affinché la sua vita 
possa essere sempre più vicina a Lui.  
 
Proponiamo queste opere mettendole insieme a due a due, suggerendo per ogni coppia la 
figura di un testimone (un santo canonizzato o un santo, come ama dire Papa Francesco, 
“della porta accanto”), che ne ha vissuta una in modo esemplare, e un luogo (legato alla nostra 
diocesi) che può essere presentato ai ragazzi come segno concreto in cui si realizza l’amore al 
prossimo.30 
 
Opere di misericordia corporali e spirituali 
 
1- Dar da mangiare agli affamati: testimone: San Vincenzo de Paoli (da lui ciò che ha fatto 

poi nascere le Caritas parrocchiali); luogo: Caritas parrocchiale e/o diocesana. 
Dar da bere agli assetati: testimone: Santa Madre Teresa di Calcutta; luogo: Comitato di 
Amicizia.  

 
2- Vestire gli ignudi: testimone: San Martino di Tours; luogo: negozio “Dress Again”. 

Alloggiare i pellegrini: testimone: fratel Ettore Boschini; luogo: casa di accoglienza AMI 
a Fognano.  

 
3- Visitare gli infermi: testimone: San Giuseppe Benedetto Cottolengo; luogo: Ospedale.  

Consolare gli afflitti: testimone: San Camillo de Lellis; luogo: casa di riposo. 
 
4- Visitare i carcerati: testimone: don Oreste Benzi; luogo: associazione papa Giovanni 

XXIII. 
Ammonire i peccatori: testimone: Santa Teresa del Bambin Gesù (che ottenne pregando 
la conversione di un assassino); luogo: liturgia penitenziale con possibilità di confessarsi.  

 
5- Perdonare le offese: testimone: San Massimiliano Maria Kolbe; luogo: comunità di Sasso.  

Sopportare le persone moleste: testimone: Santa Scorese; luogo: SOS donna. 

 
30 Come ulteriore approfondimento suggeriamo le catechesi che Papa Francesco ha dedicato a questi temi 
nel corso delle udienze generali del mercoledì, dal 12 ottobre al 30 novembre del 2016. Sono disponibili sul 
sito del Vaticano a questo indirizzo: 
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016.index.html.  

https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016.index.html


30 

 

6- Consigliare i dubbiosi: testimone: Santa Clelia Barbieri (patrona dei catechisti della 
regione); luogo: incontro con un sacerdote sul tema dell’accompagnamento spirituale.  
Insegnare a chi non sa: testimone: San Giovanni Bosco; luogo: incontro con un 
insegnante di religione.  

 
7- Seppellire i morti: testimone: San Damiano de Veuster; luogo: visita al cimitero. 

Pregare Dio per i vivi e per i defunti: testimone: Santo Curato d’Ars; luogo: momento di 
preghiera per i viventi e per i defunti. 

 
Un ultimo brano suggerito per quest’anno è quello delle Beatitudini. Esse, come dice Papa 
Francesco, costituiscono la “carta di identità del cristiano”, dal momento che mostrano il 
volto di Gesù stesso. In esse il Signore ci mostra la via per una felicità vera, piena, da non 
confondere con quelle solamente apparenti proposte dal nostro mondo, dalle quali però 
spesso ci asciamo ingannare. Vivere l’Amore di Cristo è ciò che può renderci realmente 
“Beati” ossia “Felici”. Una felicità che può sperimentare solo chi si incammina per la via della 
santità. La parola “felice” o “beato” diventa in questo senso sinonimo di “santo”, perché 
esprime che la persona che è fedele a Dio e che vive la sua Parola raggiunge, nel dono di sé, 
la vera beatitudine. 
Delle Beatitudini Papa Francesco parla nell’esortazione apostolica Gaudete et Exsultate. Ne 
riportiamo qui qualche stralcio:  
 
«Beati i poveri in spirito, perché di essi è il regno dei cieli». 

Le ricchezze non ti assicurano nulla. Anzi, quando il cuore si sente ricco, è talmente 
soddisfatto di sé stesso che non ha spazio per la Parola di Dio, per amare i fratelli, né per 
godere delle cose più importanti della vita. Così si priva dei beni più grandi. Per questo Gesù 
chiama beati i poveri in spirito, che hanno il cuore povero, in cui può entrare il Signore con 
la sua costante novità. 
Essere poveri nel cuore, questo è santità. 
 
«Beati i miti, perché avranno in eredità la terra». 

È un’espressione forte, in questo mondo che fin dall’inizio è un luogo di inimicizia, dove si 
litiga ovunque, dove da tutte le parti c’è odio, dove continuamente classifichiamo gli altri per 
le loro idee, le loro abitudini, e perfino per il loro modo di parlare e di vestire. Insomma, è il 
regno dell’orgoglio e della vanità, dove ognuno crede di avere il diritto di innalzarsi al di sopra 
degli altri. Tuttavia, nonostante sembri impossibile, Gesù propone un altro stile: la mitezza. 
È quello che Lui praticava con i suoi discepoli e che contempliamo nel suo ingresso in 
Gerusalemme: «Ecco, a te viene il tuo re, mite, seduto su un’asina e su un puledro». 
Reagire con umile mitezza, questo è santità. 
 
«Beati quelli che sono nel pianto, perché saranno consolati». 

La persona che vede le cose come sono realmente, si lascia trafiggere dal dolore e piange nel 
suo cuore, è capace di raggiungere le profondità della vita e di essere veramente felice. Quella 



31 

 

persona è consolata, ma con la consolazione di Gesù e non con quella del mondo. Così può 
avere il coraggio di condividere la sofferenza altrui e smette di fuggire dalle situazioni 
dolorose. In tal modo scopre che la vita ha senso nel soccorrere un altro nel suo dolore, nel 
comprendere l’angoscia altrui, nel dare sollievo agli altri. Questa persona sente che l’altro è 
carne della sua carne, non teme di avvicinarsi fino a toccare la sua ferita, ha compassione fino 
a sperimentare che le distanze si annullano. Così è possibile accogliere quell’esortazione di 
san Paolo: «Piangete con quelli che sono nel pianto» (Rm 12,15). 
Saper piangere con gli altri, questo è santità. 
 
«Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia, perché saranno saziati». 

«Fame e sete» sono esperienze molto intense, perché rispondono a bisogni primari e sono 
legate all’istinto di sopravvivenza. Ci sono persone che con tale intensità aspirano alla giustizia 
e la cercano con un desiderio molto forte. Gesù dice che costoro saranno saziati, giacché 
presto o tardi la giustizia arriva, e noi possiamo collaborare perché sia possibile, anche se non 
sempre vediamo i risultati di questo impegno. 
Cercare la giustizia con fame e sete, questo è santità. 
 
«Beati i misericordiosi, perché troveranno misericordia». 

La misericordia ha due aspetti: è dare, aiutare, servire gli altri e anche perdonare, comprendere. 
Matteo riassume questo in una regola d’oro: «Tutto quanto vorrete che gli uomini facciano a 
voi, anche voi fatelo a loro» (7,12). Il Catechismo ci ricorda che questa legge si deve applicare 
«in ogni caso», in modo speciale quando qualcuno «talvolta si trova ad affrontare situazioni 
difficili che rendono incerto il giudizio morale». 
Guardare e agire con misericordia, questo è santità. 
 
«Beati i puri di cuore, perché vedranno Dio». 

Questa beatitudine si riferisce a chi ha un cuore semplice, puro, senza sporcizia, perché un 
cuore che sa amare non lascia entrare nella propria vita alcuna cosa che minacci quell’amore, 
che lo indebolisca o che lo ponga in pericolo. Nella Bibbia, il cuore sono le nostre vere 
intenzioni, ciò che realmente cerchiamo e desideriamo, al di là di quanto manifestiamo: 
«L’uomo vede l’apparenza, ma il Signore vede il cuore» (1 Sam 16,7).  
Mantenere il cuore pulito da tutto ciò che sporca l’amore, questo è santità. 
 
«Beati gli operatori di pace, perché saranno chiamati figli di Dio». 

Non è facile costruire questa pace evangelica che non esclude nessuno, ma che integra anche 
quelli che sono un po’ strani, le persone difficili e complicate, quelli che chiedono attenzione, 
quelli che sono diversi, chi è molto colpito dalla vita, chi ha altri interessi. È duro e richiede 
una grande apertura della mente e del cuore, poiché non si tratta di «un consenso a tavolino 
o [di] un’effimera pace per una minoranza felice», né di un progetto «di pochi indirizzato a 
pochi». Nemmeno cerca di ignorare o dissimulare i conflitti, ma di «accettare di sopportare il 
conflitto, risolverlo e trasformarlo in un anello di collegamento di un nuovo processo». Si 



32 

 

tratta di essere artigiani della pace, perché costruire la pace è un’arte che richiede serenità, 
creatività, sensibilità e destrezza. 
Seminare pace intorno a noi, questo è santità. 
 
«Beati i perseguitati per la giustizia, perché di essi è il regno dei cieli». 

 Gesù stesso sottolinea che questo cammino va controcorrente fino al punto da farci 
diventare persone che con la propria vita mettono in discussione la società, persone che 
danno fastidio. Gesù ricorda quanta gente è perseguitata ed è stata perseguitata 
semplicemente per aver lottato per la giustizia, per aver vissuto i propri impegni con Dio e 
con gli altri. Se non vogliamo sprofondare in una oscura mediocrità, non pretendiamo una 
vita comoda, perché «chi vuol salvare la propria vita, la perderà» (Mt 16,25).  
Accettare ogni giorno la via del Vangelo nonostante ci procuri problemi, questo è santità.31 
 
 

§ La Testimonianza:  
 
Obiettivo: scoprire che i doni di Dio vogliono aiutarci ad essere suoi testimoni. Sempre di più 
si impara a sentirsi parte della comunità cristiana.  
 
Icona: At 2, 1-14.22a.23-24.36-38  

 
Mentre stava compiendosi il giorno della Pentecoste, si trovavano tutti insieme nello stesso luogo. Venne 
all'improvviso dal cielo un fragore, quasi un vento che si abbatte impetuoso, e riempì tutta la casa dove stavano. 
Apparvero loro lingue come di fuoco, che si dividevano, e si posarono su ciascuno di loro, e tutti furono colmati 
di Spirito Santo e cominciarono a parlare in altre lingue, nel modo in cui lo Spirito dava loro il potere di 
esprimersi. Abitavano allora a Gerusalemme Giudei osservanti, di ogni nazione che è sotto il cielo. A quel 
rumore, la folla si radunò e rimase turbata, perché ciascuno li udiva parlare nella propria lingua. Erano 
stupiti e, fuori di sé per la meraviglia, dicevano: "Tutti costoro che parlano non sono forse Galilei? E come 
mai ciascuno di noi sente parlare nella propria lingua nativa? Siamo Parti, Medi, Elamiti, abitanti della 
Mesopotamia, della Giudea e della Cappadòcia, del Ponto e dell'Asia, della Frìgia e della Panfìlia, dell'Egitto 
e delle parti della Libia vicino a Cirene, Romani qui residenti, Giudei e prosèliti, Cretesi e Arabi, e li udiamo 
parlare nelle nostre lingue delle grandi opere di Dio". Tutti erano stupefatti e perplessi, e si chiedevano l'un 
l'altro: "Che cosa significa questo?". Altri invece li deridevano e dicevano: "Si sono ubriacati di vino dolce". 
Allora Pietro con gli Undici si alzò in piedi e a voce alta parlò a loro così: "Uomini di Giudea, e voi tutti 
abitanti di Gerusalemme, vi sia noto questo e fate attenzione alle mie parole: Gesù di Nàzaret, consegnato a 
voi secondo il prestabilito disegno e la prescienza di Dio, voi, per mano di pagani, l'avete crocifisso e l'avete 
ucciso. Ora Dio lo ha risuscitato, liberandolo dai dolori della morte, perché non era possibile che questa lo 

 
31 Come ulteriore approfondimento suggeriamo le catechesi che Papa Francesco ha dedicato a questi temi 
nel corso delle udienze generali del mercoledì, dal 29 gennaio al 29 aprile del 2020. Sono disponibili sul sito 
del Vaticano a questo indirizzo: 
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2020.index.3.html.  

https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2020.index.3.html


33 

 

tenesse in suo potere. Sappia dunque con certezza tutta la casa d'Israele che Dio ha costituito Signore e Cristo 
quel Gesù che voi avete crocifisso". All'udire queste cose si sentirono trafiggere il cuore e dissero a Pietro e agli 
altri apostoli: "Che cosa dobbiamo fare, fratelli?". E Pietro disse loro: "Convertitevi e ciascuno di voi si faccia 
battezzare nel nome di Gesù Cristo, per il perdono dei vostri peccati, e riceverete il dono dello Spirito Santo.  
 
Tappa: Confermazione.  
 
La ricezione del Sacramento della Confermazione completa il cammino dell’iniziazione 
cristiana dei ragazzi. Si presupporrebbe dunque una raggiunta maturità da parte loro, con una 
conseguente capacità, grazie al nuovo slancio conferito dal dono dello Spirito Santo, di essere 
testimoni consapevoli della propria fede.  
Non possiamo tuttavia dimenticare che l’adolescenza è un’età molto critica per i ragazzi, e 
che, di conseguenza, i più faticano a comprendere a pieno il senso e il significato di questo 
Sacramento. Lo dimostra, ad esempio, il fatto che spesso la Cresima viene vista come un 
punto di arrivo, piuttosto che per ciò che è veramente, ovvero una tappa che apre ad una 
nuova fase del cammino.32 Ciò non significa che non si debba fare tutto il possibile per tentare 
di far cogliere ai ragazzi che davvero il dono dello Spirito Santo è il più grande dono che Dio 
possa farci, perché offre a noi, suoi figli, la sua stessa forza, aprendo alla possibilità che tutti 
i doni che ciascuno ha ricevuto giungano a portare frutto, per la gioia nostra e quella di chi ci 
sta accanto. La sfida sarà quella di aiutarli a cogliere che tutto ciò può essere raggiunto solo 
nella misura in cui si impara a concepire la propria vita nell’ottica del farne un dono per i 
fratelli e le sorelle, cosa che non è possibile fare in maniera piena senza l’aiuto dello Spirito 
Santo.  
Ma prima che puntare su cosa il Signore chieda ai ragazzi donando questo Sacramento, ci sarà 
da insistere soprattutto sul fatto che la prima fedeltà che in esso si manifesta è sempre quella 
di Dio nei nostri confronti.33 Infatti il Signore dona il suo Spirito non solo a quanti si 
comportano bene, a chi negli ultimi anni ha sempre celebrato la Messa,34 ma ad ogni suo 
figlio. Lui si fida di noi e crede che tutti meritino ogni suo dono! La Confermazione, del resto, 
come ogni Sacramento, non è opera degli uomini, ma di Dio, il quale si prende cura della 
nostra vita in modo da plasmarci ad immagine del suo Figlio, per renderci capaci di amare 
come Lui. Egli lo fa infondendo in noi il suo Spirito Santo, la cui azione pervade tutta la 
persona e tutta la vita, come traspare dai sette doni che la Tradizione, alla luce della Sacra 
Scrittura, ha sempre evidenziato. Quando accogliamo lo Spirito Santo nel nostro cuore e lo 
lasciamo agire, Cristo stesso si rende presente in noi e prende forma nella nostra vita; 
attraverso di noi, sarà Lui, Cristo stesso, a pregare, a perdonare, a infondere speranza e 

 
32 Per usare un’immagine, si potrebbe dire che lasciare a questo punto del cammino è come essersi allenati a 
lungo in uno sport e tirarsi indietro quando finalmente giunge il momento di scendere in campo.  
33 Solitamente si dice che la Cresima è anche detta Confermazione perché in essa chi la riceve conferma il sì 
che altri avevano detto per lui/lei nel giorno del Battesimo. Ciò è vero, ma è soprattutto Dio che conferma 
il suo dono, al di là dell’uso che ciascuno ne ha fatto!   
34 Questo infatti è il termine corretto! Ogni battezzato celebra l’Eucaristia, non solo il prete o il Vescovo. Ciò 
che cambia è il ruolo che ciascuno ha all’interno dell’assemblea. Il prete e il vescovo presiedono l’’Eucarestia, 
ma ogni battezzato la celebra.  



34 

 

consolazione, a servire i fratelli, a farsi vicino ai bisognosi e agli ultimi, a creare comunione, a 
seminare pace. 
Scoprire tutto questo è ciò che può portare i ragazzi a scegliere con maggiore consapevolezza 
di ricevere questo dono, uscendo dalla logica che la Cresima sia qualcosa da fare “perché lo 
fanno anche altri”.  
Un ultimo spunto di riflessione va dedicato alla scelta del Padrino o della Madrina: sarà 
importante provare a far capire ai ragazzi e ai genitori che il primo criterio di scelta non deve 
essere quello relativo a legami di parentela e amicizia: si tratta di scegliere un testimone, una 
persona che nel suo piccolo tenta di vivere la fede nel quotidiano.35  
 
Il Sacramento della Confermazione   
 
A partire da quanto detto, si possono tracciare alcune linee per impostare la preparazione alla 
ricezione di questo Sacramento.36  
 
1. Fondazione biblica Is 11, 1-3: anticipando la venuta del Messia come discendente di 

Davide (“dal tronco di Iesse”), il profeta annuncia che su di Lui si 
poserà lo Spirito, del quale vengono elencati i doni. Rispetto alla 
nostra traduzione manca il dono della “pietà”, presente però nella 
Vulgata e nella LXX (cf. udienza di Giovanni Paolo II del 3 aprile 
1991). Gal 5, 22-23, i frutti dello Spirito. At 2, il racconto della 
Pentecoste. Sono molti gli spunti che questo brano offre. Tra gli 
altri, emerge chiaramente come gli Apostoli, senza il dono dello 
Spirito Santo, non sarebbero mai riusciti ad uscire dal cenacolo e a 
portare avanti la missione loro affidata dal Signore Gesù. Grazie alla 
forza dello Spirito si può davvero arrivare a raggiungere traguardi 
inaspettati!  

 
2. I 7 doni dello Spirito Santo:   

attraverso i suoi doni, lo Spirito Santo ci sostiene nell’essere 
testimoni credibili del Vangelo in ogni ambito della vita. Occorrerà 
chiedersi: “com’è possibile essere cristiano nelle concrete situazioni 
della vita? Cosa significa essere testimone di Gesù nella famiglia, 
nella scuola, nello sport, con gli amici?”. In quest’ottica assume una 
dimensione fondamentale la vita comunitaria delle parrocchie, 
all’interno della quale si cresce certamente come gruppo di amici, ma 
soprattutto come gruppo di fratelli che hanno in comune lo stesso 
desiderio di testimoniare il Signore nella propria quotidianità.  

 
35 Eventualmente si può anche fare la scelta di chiedere a qualche catechista di svolgere il servizio di Padrino 
o Madrina.  
36 Nella preparazione alla Cresima può essere molto utile la partecipazione alla giornata dei Cresimandi, 
organizzata mensilmente in Seminario. Oltre a offrire importanti spunti sul Sacramento della Confermazione, 
è un’utile occasione per far scoprire ai ragazzi la bellezza dell’essere Chiesa attraverso l’apertura ad una 
dimensione diocesana.  



35 

 

3. I segni del rito Il rito della Confermazione si compone di diversi segni che può 
essere utile approfondire: il rinnovo delle promesse del Battesimo; 
l’imposizione delle mani; la crismazione. La presenza stessa del 
Vescovo, o di chi ne fa le veci, è un segno che va sottolineato: è lui 
il ministro di questo Sacramento.  

 
4. Testi di riferimento Catechismo della Chiesa Cattolica: nn. 1285 – 1321.  
 Costituzione apostolica Divinae consortium naturae, Paolo VI. 

Catechismo degli Adulti, cap.16 § 3.  
 Rituale della Confermazione.  
 
 
Focus sui Doni dello Spirito Santo  
 
Lo Spirito Santo costituisce l’anima, la linfa vitale, della Chiesa e di ogni singolo cristiano: è 
l’Amore di Dio che fa del nostro cuore la sua dimora. Lo Spirito Santo è sempre in noi e con 
noi. È “il dono di Dio” per eccellenza (cfr Gv 4,10), un suo regalo, che comunica a chi lo 
accoglie molteplici doni spirituali. La Chiesa ne elenca sette, numero che simbolicamente dice 
pienezza, completezza. A titolo di esempio, ad ognuno di essi associamo un simbolo dal quale 
è possibile partire per aiutare i ragazzi a riflettere su che cosa significa vivere quel dono, e la 
figura di un testimone che ha saputo portarlo a pienezza. Per ragazzi di questa età è sempre 
bene mostrare figure concrete di santità e di testimonianza.  
 
Sapienza:  dal latino sàpere, che indica ciò che dà sapore. È quel dono che ci aiuta a guardare 

ogni cosa attraverso gli occhi di Dio, così da cogliere ciò che davvero dà sapore 
alla vita. Ci rende sapienti, ovvero capaci di capire quando una cosa viene da 
Dio oppure no.   
Simbolo: il sale. 
Testimone: Clare Crockett 

 
Intelletto:  dal latino intus-legere, che significa vedere in profondità nelle cose, andare oltre 

l’apparenza. Questo dona porta con sé la capacità di scrutare le profondità del 
pensiero di Dio e del suo disegno di salvezza.  
Simbolo: lente di ingrandimento.  
Testimone: Marco Gallo.  

 
Consiglio:  è il dono con cui lo Spirito Santo rende capace la nostra coscienza di fare una 

scelta concreta in comunione con Dio, secondo la logica di Gesù e del suo 
Vangelo. Aiuta a discernere il bene e a seguirlo.  
Simbolo: il setaccio.  
Testimone: Beato Rosario Livatino.  

 



36 

 

Fortezza:  questo dono offre la forza di non perdere mai la speranza e di mettere sempre 
in pratica la Parola di Dio.  
Simbolo: l’àncora.  
Testimone: Padre Ragheed Ganni.  

 
Scienza:  da “conoscenza”; è il dono che, portandoci a scoprire che ogni cosa sa parlarci 

di Dio, ci aiuta ad essere in sintonia con il creatore e ad avere cura per il creato. 
Simbolo: un libro.  
Testimone: Beato Alberto Marvelli.  

 
Pietà:  questo dono indica la nostra appartenenza a Dio e il nostro legame profondo 

con Lui. Nello stesso tempo ci aiuta a riversare il suo amore anche sugli altri e a 
riconoscerli come fratelli.  
Simbolo: la croce.  
Testimone: Padre Daniele Badiali.  

 
Timor di Dio:  è il dono dello Spirito che ci ricorda quanto siamo piccoli di fronte a Dio e al 

suo amore e che il nostro bene sta nell’abbandonarci con umiltà, con rispetto e 
fiducia nelle sue mani. L’unica “paura” da avere è quella di non perdere 
nemmeno una delle sue parole.  
Simbolo: una candela accesa. 
Testimone: Chiara Corbella Petrillo.37  

 

 

 

_________________________ 

 

 

IN OGNUNO DI QUESTI TRE ANNI (dedicati all’Amore verso il prossimo)  
PUÒ ESSERE PROPOSTO AI RAGAZZI UN PELLEGRINAGGIO IN UNO 

DEI SANTUARI DELLA NOSTRA DIOCESI  
 
Vengono elencati di seguito i santuari mariani diocesani con il suggerimento di un’intenzione 
di preghiera. Nell’elenco non è citato il santuario della Madonna delle Grazie presso la 
Cattedrale di Faenza, poiché si prevede un pellegrinaggio alla Patrona della diocesi sia in 
occasione della prima Comunione sia della Cresima. Si propone l’associazione di ogni luogo 
ad una intenzione di preghiera.  
 
Madonna Immacolata (San Francesco, Faenza) preghiera per le famiglie 
Madonna del Cantone (Modigliana)   preghiera per i poveri e bisognosi 

 
37 Come ulteriore approfondimento suggeriamo le catechesi che Papa Francesco ha dedicato a questi temi 
nel corso delle udienze generali del mercoledì, dal 9 aprile all’11 giugno del 2014. Sono disponibili sul sito del 
Vaticano a questo indirizzo: https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2014.index.2.html.  

https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2014.index.2.html


37 

 

Madonna della Salute (Solarolo)    preghiera per i malati e sofferenti 
Madonna del Bosco (Alfonsine)    preghiera per la pace  
Madonna della Fognana (Tebano)   preghiera per la conversione 
Santuario del Beato Bonfadini (Cotignola)  preghiera per le vocazioni 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



38 

 

5- 13-18 ANNI 
Il percorso verso la professione di fede 

 

Linee generali 
Con questa tappa entriamo nella fase dell’adolescenza. «L’adolescenza è una stagione della 
vita che va all’incirca dai 14 fino ai 21 anni e che a volte perdura anche molto oltre. È 
caratterizzata dalla spinta verso l’indipendenza e, nello stesso tempo, dalla paura di cominciare 
a distanziarsi dal contesto familiare; questa determina continue agitazioni tra slanci di 
entusiasmo e ricadute indietro. […] Sarà quindi cura della comunità e del catechista sviluppare 
lo spazio interiore per cogliere e accogliere senza giudizio e con sincera passione educativa 
questa ricerca della libertà degli adolescenti, cominciando ad incanalarla verso un progetto di 
vita aperto e audace».38  
«Nel loro cammino di fede, gli adolescenti hanno bisogno di essere affiancati da testimoni 
convinti e coinvolgenti. […] Il distacco che si compie spesso nella frequentazione della Chiesa 
in età adolescenziale non dipende tanto dalla qualità di ciò che è stato proposto negli anni 
dell’infanzia – per quanto tutto questo sia importante –, quanto piuttosto dall’esistenza di una 
gioiosa e significativa proposta per l’età giovanile. […] È importante che la catechesi si realizzi 
all’interno della pastorale giovanile e con una connotazione fortemente educativa e 
vocazionale, nel contesto della comunità cristiana e degli altri ambienti di vita degli 
adolescenti».39  
Siamo dunque in anni di grande cambiamento. Sarà decisivo far sperimentare ai ragazzi la 
bellezza della vita cristiana, dello stare assieme secondo lo stile che il Signore Gesù ha indicato 
ai suoi discepoli, proponendo esperienze importanti e significative a livello di gruppo (ad 
esempio settimane comunitarie) ma anche come singoli (momenti di preghiera, lectio, …). 
Crescendo infatti, cresce l’esigenza che la fede si strutturi sempre più come una scelta 
personale della relazione con il Signore Gesù attraverso la sua Chiesa. Per questo motivo è 
molto importante proporre progressivamente ai ragazzi anche un accompagnamento 
personale, che si affianchi al cammino compiuto con il gruppo.  
Pur nel progressivo distacco dalla famiglia da parte dei ragazzi, non si può rinunciare a restare 
in dialogo con essa, per quanto possibile. Si potranno trovare occasioni per condividere il 
percorso pensato per i loro figli, senza rinunciare a continuare a proporre qualche momento 
di formazione anche per loro.  
Per venire incontro con maggiore forza al bisogno di incontrare figure significative da parte 
dei ragazzi, sarà necessario continuare ad allargare i loro orizzonti rispetto ai luoghi nei quali 
essi abitualmente vivono il loro cammino. Si potranno certamente ancora sfruttare le 
occasioni degli incontri diocesani, integrandole magari con incontri a livello di vicariato o di 
unità pastorale, ma allo stesso offrire occasioni per conoscere realtà anche fuori dalla nostra 
Chiesa diocesana.  

 
38 Dir 248.  
39 Dir 249.  



39 

 

Tante sono le sfide che arrivano dal confronto con il mondo, che continuamente propone 
modelli lontani dalla fede cristiana. I ragazzi dovranno sentirsi sempre liberi di proporre temi 
che sentono significativi o rispetto ai quali desiderano avere un confronto. Sono anni, questi, 
nei quali è ancora più fondamentale mostrare che la fede ha strettamente a che fare con la 
vita, e che il Signore desidera che ciascuno realizzi la sua vita in pienezza.  
Non andrà dimenticata la necessità di continuare il cammino di approfondimento della 
dimensione della preghiera comunitaria e personale, anche utilizzando sempre di più la 
preghiera della liturgia delle ore, strumento con il quale i ragazzi dovranno via via prendere 
sempre maggiore dimestichezza.  
 
Come icona per questa terza tappa proponiamo Mc 10, 17-22:  
In quel tempo, mentre Gesù andava per la strada, un tale gli corse incontro e, gettandosi in ginocchio davanti 
a lui, gli domandò: "Maestro buono, che cosa devo fare per avere in eredità la vita eterna?". Gesù gli disse: 
"Perché mi chiami buono? Nessuno è buono, se non Dio solo. Tu conosci i comandamenti: Non uccidere, non 
commettere adulterio, non rubare, non testimoniare il falso, non frodare, onora tuo padre e tua madre". Egli 
allora gli disse: "Maestro, tutte queste cose le ho osservate fin dalla mia giovinezza". Allora Gesù fissò lo 
sguardo su di lui, lo amò e gli disse: "Una cosa sola ti manca: va', vendi quello che hai e dallo ai poveri, e 
avrai un tesoro in cielo; e vieni! Seguimi!". Ma a queste parole egli si fece scuro in volto e se ne andò rattristato; 
possedeva infatti molti beni. 
 
La vita di Gesù è stata una vita caratterizzata da molteplici incontri. L’evangelista Matteo, nel 
passo parallelo a questo, ci rivela che qui si sta interfacciando con un giovane. L’approccio di 
Gesù è ancora una volta illuminante, in particolare per lo sguardo di amore che posa su quel 
giovane. Questo deve sempre stare alla base delle nostre parole e delle nostre proposte, 
proposte che non devono mai rinunciare a puntare in alto. Non possiamo accontentarci di 
offrire cose piccole ai ragazzi che ci sono affidati, dobbiamo invece credere alla sete di infinito 
che abita nei loro cuori. Ciò non toglie che poi stia però a loro il dover decidere se aderirvi o 
meno: è l’essenziale spazio della loro libertà. L’amore lascia sempre l’altro libero di decidere 
quale risposta dare. Nel nostro brano questo giovane non raccoglie la proposta di Gesù. Ma 
quanti altri uomini, più o meno giovani, anche nei racconti evangelici, lo hanno fatto, a partire 
da quelli che sarebbero poi divenuti gli apostoli!  
Ad ogni modo, anche qualora arrivasse una scelta di allontanamento,40 è importante non 
dimenticare di provare a cercare ogni tanto chi ha preso altre strade. A volte può bastare 
anche poco per riattivare un cammino!  
 
Infine qualche accenno va riservato alla sfera della comunicazione. Afferma Papa Francesco: 
“viviamo in una società dell’informazione che ci satura indiscriminatamente di dati, tutti allo 
stesso livello, e finisce per portarci ad una tremenda superficialità al momento di impostare 

 
40 Diverse ricerche sociologiche indicano che un certo allontanamento dalla fede e dai suoi loghi istituzionali, 
nell’età dell’adolescenza è per i più addirittura fisiologico, poiché si è presi da altri generi di sfide. È normale 
che una cosa che un percorso che nei suoi inizi è spesso percepito come obbligatorio, abbia bisogno di un 
distacco prima che si possa eventualmente giungere ad una riappropriazione. Cf. Cristina Pasqualini, I percorsi 
di fede dei giovani (di) oggi, in Dio a modo mio. Giovani e fede in Italia, a cura di Rita Bichi e Paola Bignardi.  



40 

 

le questioni morali. Di conseguenza, si rende necessaria un’educazione che insegni a pensare 
criticamente e che offra un percorso di maturazione nei valori”.41  
Una particolare attenzione dovrà essere riservata al mondo del digitale. Questo “si sta 
imponendo come una nuova cultura, modificando anzitutto il linguaggio, plasmando la 
mentalità e rielaborando le gerarchie dei valori”.42 Il digitale offre numerose nuove 
opportunità positive, ma non se ne devono trascurare le insidie: “i media digitali possono 
esporre al rischio di dipendenza, di isolamento e di progressiva perdita di contatto con la 
realtà concreta, ostacolando lo sviluppo di relazioni interpersonali autentiche. Nuove forme 
di violenza si diffondono attraverso i social media, ad esempio il cyberbullismo; il web è anche 
un canale di diffusione della pornografia e di sfruttamento delle persone a scopo sessuale o 
tramite il gioco d’azzardo”.43 Inoltre, va ricordato che diverse piattaforme spesso favoriscono 
“l’incontro tra persone che la pensano allo stesso modo, ostacolando il confronto tra le 
differenze. Questi circuiti chiusi facilitano la diffusione di informazioni e notizie false, 
fomentando pregiudizi e odio”.44 L’educazione ad un utilizzo equilibrato dei media è divenuta 
dunque particolarmente urgente.45  
 
Proponiamo ora una possibile scansione del percorso per questi anni. Quanto segue 
rappresenta una traccia, che potrà essere integrata con tutto ciò che si sentirà essere utile per 
il cammino di crescita dei ragazzi. Non ultima, la proposta formulata nel quaderno Seme 
divento, nato dalla collaborazione a livello nazionale tra servizio nazionale di pastorale 
giovanile, ufficio catechistico nazionale e ufficio nazionale per la pastorale della famiglia.  
 

 

I anno:  

la FIDUCIA 
 
Obiettivo: scoprire quanto il Signore si fida di me e tentare di ricambiare questo atto di fiducia. 
Icona: Mt 14,22-33.  
 
In quel tempo Gesù costrinse i discepoli a salire sulla barca e a precederlo sull'altra riva, finché non avesse 
congedato la folla. Congedata la folla, salì sul monte, in disparte, a pregare. Venuta la sera, egli se ne stava 
lassù, da solo. 
La barca intanto distava già molte miglia da terra ed era agitata dalle onde: il vento infatti era contrario. Sul 
finire della notte egli andò verso di loro camminando sul mare. Vedendolo camminare sul mare, i discepoli 
furono sconvolti e dissero: "È un fantasma!" e gridarono dalla paura. Ma subito Gesù parlò loro dicendo: 
"Coraggio, sono io, non abbiate paura!". Pietro allora gli rispose: "Signore, se sei tu, comandami di venire 

 
41 EG 64.  
42 Dir 360. Cf. anche ChV 86-89.  
43 ChV 88.  
44 ChV 89. 
45 Su questo tema cf. Dir 359-372.  



41 

 

verso di te sulle acque". Ed egli disse: "Vieni!". Pietro scese dalla barca, si mise a camminare sulle acque e 
andò verso Gesù. Ma, vedendo che il vento era forte, s'impaurì e, cominciando ad affondare, gridò: "Signore, 
salvami!". E subito Gesù tese la mano, lo afferrò e gli disse: "Uomo di poca fede, perché hai dubitato?". 
Appena saliti sulla barca, il vento cessò. Quelli che erano sulla barca si prostrarono davanti a lui, dicendo: 
"Davvero tu sei Figlio di Dio!".  
 
Tappa: consegna del Credo (pellegrinaggio diocesano a Roma).  
Figura di riferimento: Paolo. 
 
Questo è un anno in cui il gruppo deve strutturarsi. Vista la tendenza a lasciare il cammino in 
parrocchia dopo la Cresima, il “fare gruppo” dovrà essere un’attenzione trasversale per tutto 
l’anno. È questo gruppo la prima via attraverso la quale si comincia a fare esperienza di un 
senso di appartenenza alla comunità e quindi alla Chiesa. Il pellegrinaggio a Roma potrà essere 
un valido aiuto in questa direzione: come diocesi, dunque insieme ad altre parrocchie, si va 
nel luogo che costituisce oggi il cuore della nostra fede, a motivo del fatto che Pietro e Paolo 
lì hanno dato la vita per amore del Signore Gesù. Sarà l’occasione per vedere che anche altri 
ragazzi in altre comunità stanno compiendo lo stesso cammino. Qui essi riceveranno il Credo, 
simbolo della fede della Chiesa. Da parte loro i ragazzi si impegnano ad approfondire la fede 
lì espressa (segno ne è il fatto che stiano continuando a frequentare), anche se ancora possono 
non sentirla loro, per capire se ha qualcosa di bello da dire alla loro vita. In questo senso, 
durante il corso dell’anno, può essere bene “provocarli” ogni tanto sulle loro motivazioni.  
Centrale risulterà la dimensione della fiducia, la quale potrà essere approfondita secondo tre 
direzioni: 
Fiducia in se stessi: è un anno di evoluzione, di progressiva conoscenza di se stessi, con 
all’orizzonte il passaggio tra le scuole medie e le superiori. È importante aiutare i ragazzi a 
crescere in una sana consapevolezza di se stessi, evitando sia un’eccessiva stima di sé, la quale 
impedisce di vedere l’altro, sia una eccessiva sfiducia in ciò che si è, così da imparare ad 
accogliersi, con i propri pregi ma anche con i propri limiti. Lo sguardo del catechista sul 
ragazzo in tal senso gioca un ruolo decisivo. Visti i grandi cambiamenti di questa età, può 
essere opportuno proporre inoltre un percorso sull’affettività.  
Fiducia negli altri: qui devono essere principalmente prese in esame le relazioni che più sono 
significative per la vita degli adolescenti: parliamo della fiducia nei confronti del mondo adulto 
(famiglia, catechisti, ecc…) e delle amicizie tra pari. Difficilmente se non si riesce a costruire 
una relazione di fiducia in questi ambiti si impara ad avere uno sguardo capace di fiducia nei 
confronti di ciò che c’è al di fuori di questi. In particolare sarà lo scoprire che all’interno della 
comunità cristiana si dà la possibilità di costruire una qualità di rapporti con un gusto 
maggiore rispetto a quanto si viva altrove a far interrogare i ragazzi su che cosa differenzi 
quell’ambito dagli altri che frequentano. Starà ai catechisti indicare che si tratta del fatto che 
in quell’ambiente si dà al Signore la possibilità di emergere con maggiore forza con la sua 
presenza. È questo che aprirà nuovi spazi di fiducia.  
Potrà fare bene ai ragazzi confrontarsi qui anche sul tema dell’amicizia.  



42 

 

Fiducia in Dio: come accennato, questa fiducia molto spesso si costruisce a partire da relazioni 
di fiducia nei confronti di chi se ne sa rendere testimone. Non a caso il Signore ci ha costituito 
Chiesa!   
Un tema certamente significativo in questa età è anche quello del desiderio. Approfondimenti 
utili e proposte di attività possono essere trovate nel testo “Cosa desidero quando desidero” 
di Gabriella Tripani (psicologa e formatrice delle suore del PIME).  
 
Nel corso dell’anno può essere approfondita la vita di San Paolo: la sua conversione, ovvero 
il suo incontro con il Risorto, il quale lo chiama nonostante in quel momento fosse tra i 
peggiori nemici della Chiesa; i suoi viaggi, mettendo a tema la dimensione dell’avventura: il 
Signore chiama a cose grandi; la sua fermezza, nonostante ci sia sempre da combattere con il 
male che è presente in noi (a questo proposito si può riprendere la dottrina del peccato 
originale).   
 
 

II-III-IV anno: 
le VIRTÙ TEOLOGALI: 

 
Questi tre anni seguirebbero una successione logica: scopro il volto del Dio che mi interpella 
raggiungendomi con il suo amore. Le Scritture rivelano un Dio che mi ama, che dà la vita per 
me per la mia salvezza e che ora è vivo e cammina al mio fianco (fede - anno della consegna 
della Parola di Dio; cf. IV cap. ChV). Questo amore si rivela nella sua pienezza nel momento 
della Croce (speranza - anno della consegna del segno della Croce). È un amore che chiama 
ad una risposta, che mi interpella perché io concepisca la mia vita come un dono per gli altri. 
La domanda corretta da porsi non è “chi sono io?”, bensì “per chi sono io?” (carità - anno 
della professione di servizio). Tuttavia, è sempre più difficile avere gruppi che anno per anno 
possano essere accompagnati singolarmente nel cammino. Peraltro nemmeno sarebbe 
consigliato, perché si potrebbe incorrere nel rischio che il gruppo cresca troppo ripiegato su 
se stesso. I catechisti avranno dunque chiara la scansione del percorso, ma sapranno adattare 
questi tre anni in funzione delle necessità del gruppo.  
 
1 Cor 13,13: Ora dunque rimangono queste tre cose: la fede, la speranza e la carità. Ma la più grande di 
tutte è la carità! 
Spunti per gli incontri possono essere presi anche dalle tre encicliche: Deus caritas est, Spe salvi 
e Lumen fidei.  
 

 

§ Fede:  
 
Obiettivo: crescere nel vedere Dio come un amico di cui potermi fidare. 



43 

 

Icona: Sal 131  
 
Signore, non si esalta il mio cuore 
né i miei occhi guardano in alto; 
non vado cercando cose grandi 
né meraviglie più alte di me. 
 
 

Io invece resto quieto e sereno: 
come un bimbo svezzato in braccio a sua madre, 
come un bimbo svezzato è in me l'anima mia. 
 
Israele attenda il Signore, 
da ora e per sempre. 

 
Tappa: consegna della Parola di Dio (a livello parrocchiale). 
Figura di riferimento: Pietro. 
 
Avere fede significa essenzialmente avere fiducia nell’amore di Dio. Per conoscere una 
persona così da arrivare a fidarci di lei, è necessario passare del tempo assieme. Lo stesso 
possiamo fare con il Signore, specialmente attraverso quella via privilegiata che è l’ascolto 
della sua Parola. È importante crescere nel dialogo con Lui, il quale si realizza nella preghiera. 
Un dialogo è fatto di parole che diciamo e di parole che ascoltiamo. Lo stesso vale per la 
preghiera. È come respirare: è necessario sia immettere aria che espirare. L’ascolto della Parola 
di Dio è come mettere dentro aria buona. È questa a darci energie e a permetterci poi di 
sapere come e cosa chiedergli così da fare di tutta la nostra vita una preghiera, un’offerta a 
Lui. Sarà dunque importante proporre ai ragazzi esperienze di preghiera e iniziarli alla 
preghiera (in tutte le sue forme: di lode, di supplica, di ringraziamento, di intercessione, …; 
compresa la preghiera della liturgia delle ore). Per trovare spunti sull’argomento si può fare 
riferimento alle 38 catechesi che Papa Francesco ha tenuto a partire dal 6 maggio del 2020.46  
Tuttavia non possiamo dimenticare che se Dio parla certamente tramite la sua Parola lo può 
fare però anche attraverso diversi altri modi: attraverso la realtà, le persone che incontriamo, 
la natura, la nostra coscienza.  
In quest’anno ci sarà da aiutare i ragazzi a prendere coscienza di tutti questi modi attraverso 
i quali Dio ci parla, dando comunque rilievo particolare alla Scrittura (e in essa ai Vangeli) in 
modo da scoprirne la bellezza e la capacità che ha di parlare alla nostra vita oggi, di illuminarla. 
È importante anzitutto cogliere la Scrittura come luogo dell’annuncio dell’amore che Dio 
nutre nei nostri confronti, prima che come luogo dove trovare le coordinate per il nostro 
agire. Sulla bocca del catechista torna sempre a risuonare il primo annuncio: «Gesù Cristo ti ama, ha dato 
la sua vita per salvarti, e adesso è vivo al tuo fianco ogni giorno, per illuminarti, per rafforzarti, per liberarti» 
(EG 164). È anzitutto questo ciò che dobbiamo insegnare a far emergere dal Vangelo! Dio 
infatti non ci impone nulla. La vita cristiana, con le sue esigenze, nasce come risposta a questo 
amore totalmente gratuito.  
Un obiettivo per l’anno sarà anche quello di aiutare i ragazzi ad imparare a orientarsi nella 
Bibbia, a saper trovare un libro piuttosto che un versetto. Alcuni incontri potranno poi essere 

 
46 https://www.vaticannews.va/it/papa/news/2021-06/papa-ciclo-catechesi-udienza-generale-
preghiera.html. Video disponibili anche su YouTube.  

https://www.vaticannews.va/it/papa/news/2021-06/papa-ciclo-catechesi-udienza-generale-preghiera.html
https://www.vaticannews.va/it/papa/news/2021-06/papa-ciclo-catechesi-udienza-generale-preghiera.html


44 

 

utilizzati per tornare sui Sacramenti di Battesimo e Cresima, così da riscoprirne la centralità 
nella vita di fede.  
In un contesto fortemente segnato da pluralismo religioso, sarà utile fornire ai ragazzi spunti 
per acquisire una conoscenza basilare a riguardo delle altre confessioni cristiane, così da 
conoscerne le peculiarità. Il progredire del cammino ecumenico passa certamente attraverso 
la crescita nella conoscenza reciproca.   
Infine: quelli dell’adolescenza sono anni nei quali, almeno su alcune questioni, si inizia a 
sviluppare un deciso senso critico. Sarà importante aiutare i ragazzi a non percepire la fede 
come in contrasto con la ragione.47 Al contrario: la fede e la ragione sono come le due ali con le quali 
lo spirito umano s'innalza verso la contemplazione della verità (Fides et ratio 1). La fede è un dono di 
Dio che chiede però l’assenso dell’uomo, il quale può trovare ragioni fondate per darlo.  
 
Pellegrinaggio in un luogo di preghiera: Gamogna (magari organizzandosi a livello di vicariato).  
 
Nel corso dell’anno si potrà approfondire la conoscenza della figura di Pietro. La sua vita è 
dimostrazione che l’amore che Dio nutre per ciascuno di noi non viene meno nemmeno di 
fronte alle nostre infedeltà. È un amore che ci invita sempre a rimetterci in piedi e a riprendere 
il cammino.  

 

 

§ Speranza:  
 
Obiettivo: scoprire e far esperienza dell’amore di Cristo, un amore che trova nella Croce la 
sua massima manifestazione. La Pasqua è dimostrazione del fatto che assumere la logica del 
dono di sé è l’unica via attraverso la quale la nostra vita può fiorire nella sua pienezza. 
 
Icona: Rm 8,24-25.  
 
Nella speranza siamo stati salvati. Ora, ciò che si spera, se è visto, non è più oggetto di speranza; infatti, ciò 
che uno già vede, come potrebbe sperarlo? Ma, se speriamo quello che non vediamo, lo attendiamo con 
perseveranza. 
 
Tappa: consegna del segno della croce (a livello diocesano). 
Figura di riferimento: Maria. 
 
Le parole che accompagnano il momento della consegna del segno della Croce possono 
fornire spunti interessanti per questo anno:  
Ricevi il segno della croce sugli orecchi, per ascoltare la voce del Signore. 
Ricevi il segno della croce sugli occhi, per vedere lo splendore del volto di Dio.  
Ricevi il segno della croce sulla bocca, per rispondere alla parola di Dio.  

 
47 Cf. Dir 354-358.  



45 

 

Ricevi il segno della croce sul petto, perché Cristo abiti per mezzo della fede nei vostri cuori.  
Ricevi il segno della croce sulle spalle, per sostenere il giogo soave di Cristo.  
È importante partire da ciò che si ascolta e si vede, dal rendersi conto di come l’amore di Dio 
abbia fatto sbocciare tanti progetti significativi grazie a cuori che l’hanno saputo accogliere. 
Sarà utile organizzare quindi alcuni incontri con figure che possano raccontare qualcosa di 
ciò che viene fatto nella o dalla nostra diocesi (settore missionario, AMI, Caritas diocesana, 
CAV, …). Poi ci si potrà chiedere assieme ai ragazzi come ci si possa fare portatori e diffusori 
di iniziative di bene, su come ci si possa far carico dell’altro. Pensiamo ad esempio 
all’animazione presso case di riposo, a sabati sera con i ragazzi disabili grazie all’iniziativa 
portata avanti dagli amici del treno della grazia, al centro di ascolto, ...  
 
È questo poi un anno nel quale si può dedicare spazio anche ad approfondire il tema del 
dolore e della sofferenza, così da imparare a leggere con uno sguardo cristiano anche eventi 
negativi. La speranza è una dimensione centrale della nostra fede. Per approfondire il tema 
della speranza: vedi le 38 catechesi che Papa Francesco ha tenuto a partire dal 7 dicembre del 
2016.48 Stupendo è anche il testo di don Tonino Bello, “Collocazione provvisoria”.  
Si imparerà poco alla volta a vedere la Croce come il giogo che Gesù ci chiede di portare, ma 
non da soli, bensì con Lui. Il giogo è infatti lo strumento che permette agli animali da soma 
di procedere insieme, così da non disperdere le forze. Solo con Lui possiamo trovare la forza 
di affrontare anche quanto di negativo può capitare di dover attraversare nella vita.  
Ci si potrà poi confrontare con i ragazzi sul tema della disabilità, della comunicazione, dell’uso 
dei social,49 sui grandi temi della bioetica e della dignità della persona umana,50 e iniziare ad 
affrontare temi legati all’affettività, se ancora non lo si fosse fatto.51  
Ancora, alcuni incontri potranno poi essere dedicati ad aprire un confronto sui sacramenti 
del Matrimonio e dell’Ordine, come vie per fare della propria vita un dono per l’altro in 
risposta all’amore col quale siamo raggiunti da Dio.  
Infine, si potrà tornare sul Sacramento della Riconciliazione: questo necessariamente richiede 
di essere ricompreso alla luce della crescita dei ragazzi. Qui scopriamo che l’amore di Dio ci 
raggiunge anche lì dove siamo meno amabili.  
 
Pellegrinaggio in un santuario, magari un luogo di misericordia: Loreto o qualche santuario diocesano.  
 
Nel corso dell’anno si potrà approfondire la conoscenza della figura di Maria, Madre della 
speranza e Madre della Chiesa.  
 

 

 
48 Testi disponibili qui: https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016.index.html. Ma 
anche in questo caso è possibile trovare i video delle catechesi su YouTube.  
49 Su questi temi l’area “Educazione alla mondialità” (EAM) della nostra Caritas diocesana offre annualmente 
percorsi interessanti.  
50 Cf. Dir 373-380.  
51 Spunti interessanti per affrontare il tema del gender possono essere trovati nel documento “Maschio e 
femmina li creò”, proposto dalla Congregazione per l’Educazione Cattolica.  

https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016.index.html


46 

 

§ Carità:  
 
Obiettivo: scoprire l’importanza di vivere nei confronti degli altri quell’Amore che il Signore 
continuamente mi dona. 
 
Icona: Gv 13,1-15  
 
Prima della festa di Pasqua, Gesù, sapendo che era venuta la sua ora di passare da questo mondo al Padre, 
avendo amato i suoi che erano nel mondo, li amò fino alla fine. Durante la cena, quando il diavolo aveva già 
messo in cuore a Giuda, figlio di Simone Iscariota, di tradirlo, Gesù, sapendo che il Padre gli aveva dato tutto 
nelle mani e che era venuto da Dio e a Dio ritornava, si alzò da tavola, depose le vesti, prese un asciugamano 
e se lo cinse attorno alla vita. Poi versò dell'acqua nel catino e cominciò a lavare i piedi dei discepoli e ad 
asciugarli con l'asciugamano di cui si era cinto. Venne dunque da Simon Pietro e questi gli disse: "Signore, 
tu lavi i piedi a me?". Rispose Gesù: "Quello che io faccio, tu ora non lo capisci; lo capirai dopo". Gli disse 
Pietro: "Tu non mi laverai i piedi in eterno!". Gli rispose Gesù: "Se non ti laverò, non avrai parte con me". 
Gli disse Simon Pietro: "Signore, non solo i miei piedi, ma anche le mani e il capo!". Soggiunse Gesù: "Chi 
ha fatto il bagno, non ha bisogno di lavarsi se non i piedi ed è tutto puro; e voi siete puri, ma non tutti". 
Sapeva infatti chi lo tradiva; per questo disse: "Non tutti siete puri". Quando ebbe lavato loro i piedi, riprese 
le sue vesti, sedette di nuovo e disse loro: "Capite quello che ho fatto per voi? Voi mi chiamate il Maestro e il 
Signore, e dite bene, perché lo sono. Se dunque io, il Signore e il Maestro, ho lavato i piedi a voi, anche voi 
dovete lavare i piedi gli uni agli altri. Vi ho dato un esempio, infatti, perché anche voi facciate come io ho fatto 
a voi.  
 
Tappa: professione di servizio (a livello parrocchiale). 
Figura di riferimento: Gesù. 
 
Quest’anno sarà caratterizzato da un maggiore coinvolgimento dei ragazzi nella vita della 
comunità. Li si potrà coinvolgere nella catechesi come aiuto-catechisti, oppure come co-
animatori della pastorale caritativa o di quella liturgica (si può considerare eventualmente 
anche un servizio a livello diocesano). Ciò li farà sentire importanti e stimolerà una loro 
responsabilizzazione. Gli impegni di servizio assunti dovranno comunque permettere al 
ragazzo di continuare anche il proprio cammino di gruppo.  
La scelta dei servizi dovrà essere effettuata con particolare cura e sarà importante far sentire 
i ragazzi accompagnati in essi. A tal scopo sarà utile fissare con loro alcuni confronti, anche 
a livello individuale, durante l’anno. È infatti fondamentale stare loro accanto nella rilettura 
delle esperienze fatte, poiché difficilmente un’esperienza parla da sé: è necessario offrire spazi 
che permettano di raccontarsi, di fermarsi su ciò che un’esperienza può aver lasciato, così che 
si possano maturare nuove consapevolezze. Questa crescita in consapevolezza può tuttavia 
realizzarsi anche tramite l’ascolto di vissuti di altre persone. Per tale motivo sarà bene 
continuare a proporre testimonianze sul servizio (AMI, CAV, caritas con centro di ascolto, 
consultorio, …), come per l’anno centrato sulla virtù della speranza.  
 



47 

 

In un tempo in cui i ragazzi sono attirati più da ciò che è bello che da ciò che è buono e vero, 
il mettersi a servizio va mostrato come qualcosa di bello per noi, per gli altri e per Dio. Dentro 
di noi vive la legge della carità, c’è qualcosa in noi che, se non soffocata, ci spinge verso gli 
altri. Ciò perché siamo creati a immagine e somiglianza di un Dio che è relazione, apertura 
verso l’altro. Solo il vivere come ha vissuto Cristo ci può portare a raggiungere la nostra 
pienezza.  
Su questi temi, ormai da qualche anno, i settori diocesani di pastorale giovanile, vocazionale 
e Caritas, sono a disposizione delle parrocchie con il percorso “I Care”. Si tratta di un 
percorso di 2-3 incontri che viene definito con l’equipe di riferimento del percorso in 
funzione delle necessità che i catechisti ritengono abbia il loro gruppo (per maggiori 
informazioni si può inviare una mail a pastoralegiovanile@diocesifaenza.it).  
Un altro possibile percorso può essere costruito sul tema delle migrazioni. Tanti sono i 
pregiudizi in cui possono cadere i ragazzi, anche a motivo di una comunicazione da parte dei 
mass media non sempre corretta nel presentare la questione. Potrà essere utile offrire loro 
alcuni approfondimenti e magari far loro conoscere direttamente alcuni migranti, 
eventualmente facendosi aiutare dal settore diocesano per la pastorale dei migranti 
(pastoralemigranti@diocesifaenza.it).  
Ancora, si potrà tornare sul Sacramento dell’Eucaristia, che sempre più dovrà essere 
compreso come fonte e culmine della vita cristiana. Ad esso tutta la nostra vita tende: a 
quell’appuntamento possiamo portare la nostra settimana, affidando alle mani del Signore 
tutto quanto abbiamo vissuto. E da lì ripartiamo arricchiti della sua Parola e della sua Grazia, 
sapendoci parte del suo stesso corpo e dunque in cammino con tanti altri fratelli e sorelle.  
Infine si possono approfondire i principi della dottrina sociale della Chiesa52, il tema 
dell’ecologia integrale53 e riprendere le opere di misericordia corporali e spirituali. Afferma il 
Direttorio al n. 319: “la catechesi partecipa alla sfida ecclesiale di opporsi a processi centrati 
sull’ingiustizia, sull’esclusione dei poveri, sul primato del denaro per farsi invece segno 
profetico di promozione e di vita piena per tutti”.54  
 
Pellegrinaggio in un luogo francescano: Assisi, La Verna.  
 
Nel corso dell’anno si potrà sostare in particolare su tutti quei brani che mostrano il Cristo 
come servo dell’umanità.   
 
Possibili proposte di servizio per campi estivi: Insieme a te, Villaggio senza barriere, Libera, 
Sermig, Sasso, Lourdes, Taizé, …, senza dimenticare esperienze come la GMG o il cammino 
di Santiago.  
 
 

 
52 Cf. il quarto capitolo del Compendio della dottrina sociale della Chiesa, nn. 160-208, e il VI capitolo del 
testo M. Toso, Dimensione sociale della fede. Sintesi aggiornata di Dottrina Sociale della Chiesa.  
53 Cf. XIII capitolo del testo M. Toso, Dimensione sociale della fede. Sintesi aggiornata di Dottrina Sociale della Chiesa. 
Cf. anche Dir 381-384.  
54 Cf. Dir 385-388.  

mailto:pastoralegiovanile@diocesifaenza.it
mailto:pastoralemigranti@diocesifaenza.it


48 

 

V anno:  
la PROFESSIONE DI FEDE 

 
Obiettivo: professare la propria fede con il desiderio di viverla nel proprio cammino di fede 
personale e comunitario. 
 
Icona: Mc 8,27-35  
In quel tempo Gesù partì con i suoi discepoli verso i villaggi intorno a Cesarèa di Filippo, e per la strada 
interrogava i suoi discepoli dicendo: "La gente, chi dice che io sia?". Ed essi gli risposero: "Giovanni il Battista; 
altri dicono Elia e altri uno dei profeti". Ed egli domandava loro: "Ma voi, chi dite che io sia?". Pietro gli 
rispose: "Tu sei il Cristo". E ordinò loro severamente di non parlare di lui ad alcuno. E cominciò a insegnare 
loro che il Figlio dell'uomo doveva soffrire molto ed essere rifiutato dagli anziani, dai capi dei sacerdoti e dagli 
scribi, venire ucciso e, dopo tre giorni, risorgere. Faceva questo discorso apertamente. Pietro lo prese in disparte 
e si mise a rimproverarlo. Ma egli, voltatosi e guardando i suoi discepoli, rimproverò Pietro e disse: "Va' 
dietro a me, Satana! Perché tu non pensi secondo Dio, ma secondo gli uomini". 
Convocata la folla insieme ai suoi discepoli, disse loro: "Se qualcuno vuol venire dietro a me, rinneghi se stesso, 
prenda la sua croce e mi segua. Perché chi vuole salvare la propria vita, la perderà; ma chi perderà la propria 
vita per causa mia e del Vangelo, la salverà. 
 
Tappa: professione di fede (a livello diocesano – GMG diocesana). 
 
Con questo anno i ragazzi si avvicinano ad un’età decisiva per il loro futuro, un’età nella quale 
devono scegliere se continuare un percorso di studi o se cercare un inserimento nel mondo 
del lavoro.55 Anche per quel che riguarda la vita spirituale è bene che i ragazzi siano aiutati a 
giungere ad una scelta di fede più matura. La tappa finale del cammino proposto da questo 
progetto consiste, infatti, nell’affermare la propria fede davanti al vescovo e alla comunità 
diocesana. Provando a sfruttare qualche momento di ritiro, si potrebbe stimolarli nel 
condividere, con il resto del gruppo del quale fanno parte, che cosa abbia dato loro tutto ciò 
che hanno vissuto nel corso del cammino di fede compiuto. Ma qualunque proposta li possa 
aiutare a fare sintesi del percorso fatto risulterà certamente utile. Tutto questo a motivo del 
fatto che solo alla luce del rendersi conto che la relazione con il Signore Gesù rende più bella 
e più piena la vita, si può scegliere di confermare il proprio sì all’amicizia con Lui. Un obiettivo 
di quest’anno sarà dunque il rendere i ragazzi più consapevoli della loro fede e, di 
conseguenza, più responsabili nel prendersene cura. In tutto ciò l’accompagnamento 
personale di ciascuno di loro risulterà ancora più decisivo. Questo accompagnamento dovrà 
connotarsi per la sua natura vocazionale. Questo perché i ragazzi siano stimolati ad affrontare 
le scelte da fare in vista del futuro domandandosi quale strada possa maggiormente far fiorire 

 
55 In quest’ultimo caso segnaliamo la possibilità di far conoscere ai ragazzi il progetto Policoro, proprio in 
vista di un orientamento nel mondo lavorativo, anche post universitario.  



49 

 

i doni che ciascuno di loro ha ricevuto dal Signore, possa maggiormente cioè valorizzare i 
talenti da Lui ricevuti.   
Se si ritenesse opportuno soffermarsi ancora sui principali contenuti della fede, la proposta 
potrebbe essere quella di strutturare un percorso di approfondimento sulla base del testo del 
Credo,56 o sfruttare strumenti come YouCat o il quaderno Seme divento. La Parola di Dio, 
celebrata nel corso dell’anno liturgico, dovrà comunque restare sempre al centro del 
cammino. Non dovrà mancare inoltre la proposta di qualche appuntamento di lectio divina, 
preghiera che aiuta molto a cogliere come il Signore sappia parlare a ciascuno di noi 
personalmente.  
Tuttavia, dal momento che non potranno avere sempre qualcuno che possa pensare a 
proporre loro degli incontri, è bene che progressivamente i ragazzi vengano resi partecipi 
nell’organizzazione dei momenti di ritrovo, in modo che siano loro stessi a stimolarsi 
nell’approfondire quei temi ciò che più possano ritenere utile per il loro cammino di fede.  
 
Pellegrinaggio presso un luogo che ha visto la presenza di una figura di fede significativa per la nostra Diocesi: 
San Potito per Nilde Guerra, Ronco per Padre Daniele Badiali, la Cattedrale, ad esempio, fra 
gli altri, per San Pier Damiani, …  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
56 A questo scopo possono risultare utili alcune schede preparate dall’Ufficio catechistico per l’anno della 
fede nel 2012-2013.  



50 

 

6-  E DOPO I 18 ANNI? 
 

La catechesi è un cammino che necessariamente accompagna tutta la vita del credente, nelle 
sue diverse fasi e in funzione delle diverse necessità, mantenendo in lui uno stato di 
conversione permanente (cf. Dir 73). A livello di singole comunità parrocchiali o a livello di 
unità pastorale o di vicariato, si pensi dunque a come accompagnare i giovani, gli adulti e gli 
anziani, a seconda dei loro diversi stati di vita.  
Ad ogni modo, arrivati ai 18 anni, esistono già diversi cammini ai quali è possibile partecipare:  

- il Gruppo mese, che offre ai giovani un percorso con un taglio missionario, il quale 
offre la possibilità di poter anche vivere un’esperienza all’estero;  

- percorsi di catechesi per adulti, come le 10 Parole o il corso Alpha;  
- diverse iniziative che hanno a che fare con la sfera dell’arte fanno capo al Museo 

diocesano;  
- senza dimenticare le diverse proposte offerte dal settore della pastorale vocazionale.  

Tutto ciò non toglie che si possa ancora portare avanti un cammino di gruppo anche dopo i 
18 anni. Ma è bene che a questo punto i giovani siano stimolati anche nel cominciare ad 
abbeverarsi a quelle fonti che più sentono adatte a sé. A chi ha accompagnato, o continua a 
farlo, sta di conoscerle così da poterle proporre.  
 
Segnaliamo infine che in Diocesi è in fase di avvio un cammino per giovani e adulti che 
sentissero il desiderio di avvicinarsi per la prima volta alla fede, oppure per chi desiderasse 
riprendere un cammino interrotto così da completare il percorso dell’iniziazione cristiana che 
per vari motivi può essere stato ad un certo punto sospeso. Sarà possibile chiedere 
informazioni inviando una mail a questo indirizzo: catecumenato@diocesifaenza.it.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mailto:catecumenato@diocesifaenza.it


51 

 

INDICE 
 

1- Introduzione………………………………………………………………… 1 

2- La figura del catechista………………………………………………………. 6 

3- 0 – 6 anni……………………………………………………………………. 9 

4- 6 – 13 anni…………………………………………………………………... 11 

a. I anno: Accoglienza …………………………………………………... 13 

b. II-III-IV anno: L’amore verso Dio …………………………………… 14 

c. V-VI-VII anno: L’amore verso il prossimo …………………………... 23 

5- 13 – 18 anni …………………………………………………………………. 38 

a. I anno: La fiducia……………………………………………………... 40 

b. II-III-IV anno: Le virtù teologali ……………………………………... 42 

c. V anno: La professione di fede ………………………………............... 48 

6- E dopo i 18 anni? …………………………………………………………… 50 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



52 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Diocesi di Faenza – Modigliana 

Settore catechesi  

Anno pastorale 2023-2024 


